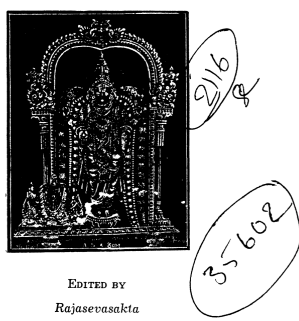
### Tirumalai-Tirupati Devastunam Series.

## VENKATACHALA ITIHASAMALA

श्रीवेङ्कटेश इतिहासमाला





UR DR./S. KRISHNASWAMI AIYANGAR, M.A., PH.D.

ublished under the authority of

RANGANATHA MUDALIAR AVL., B.A., B.L.,

Commissioner Tirumalai-Tirupati Devasthanar

Tirupati.

1937.

At reserved.)



## निहमेले तिरुपित देवस्थान ग्रन्थाविदः

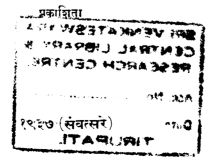
श्री:

श्रीवेंकटाचलेतिहासमाला श्रीमदनन्तार्यगुम्भिता ॥



राजसेवासकैः दिवान्बहदूर् डाक्टर् शाखोड्डे कृष्णस्वाम्यय्यङ्गार्थैः परिशोधिता

देवस्थानसभाध्यक्षैः रङ्गनाथमुद्रस्त्रिवर्यः



PLACED ON THE SHELF

SRI VENKATESWARA CENTRAL LIBRARY & RESEARCH CENTRE,

TIM ISATI

#### FOREWORD.

The following work was available only in a Telugu edition, copies of which have become rare. Manuscripts of the work do not seem to be available in Madras. An elaborate search may fetch a copy, possibly in Mysore. But even that seems doubtful so far. It has had therefore to be published from the Telugu edition, which, it is said, had the benefit of the learning of MM. Srirangacharya, the widely respected scholar of Tirupati.

The work is of considerable importance incorporating reliable tradition in regard to certain features of the temple organisation at Tirupati. The traditional information seems to have been collected from reliable sources, although we cannot as yet be certain as to the actual person who compiled the work, though the work states it, it was an Anantarya who did it. Notwithstanding this defect, the work deserves publication. Having had to look through the work for the purposes of a history of the holy shrine at Tirupati, which I have been commissioned to write for the Devastanam Committee, I found the matter too valuable to be lost, and recommended its publication by the Devastanam Committee.

I have great pleasure in acknowledging the courtesy of Mr. A. Ranganatha Mudaliar, B.A.,B.L., Commissioner, Tirumalai-Tirupati Devastanam, in agreeing to its publication among the Devastanam Series. I also acknowledge with pleasure here the assistance rendered by Sahitya Siromani S. Rajagopalacharyar, who has been working with me throughout.

#### S. KRISHNASWAMI AIYANGAR.

## SRIVENKATACHALA ITIHASAMALA

## The Garland of Historical Tales of the Hill of Venkata (Tirupati)

#### INTRODUCTION

This is a work which professes to be a historical account of the various arrangements that were made from time to time for the conduct of worship in the temple on the hill at Vēngadam. It is not a regular history of the temple in the sense that it gives an account of the temple from its origin down to the time of writing of this account, but is more or less a record of certain important incidents in its history. The whole account consists of seven chapters dealing with the topics connected with the contesting claims of Saivas and Vaishnavas to the temple, the settlement arrived at as a result of the discussion between the contesting claimants, the arrangements ordered in consequence thereof by Vaishnava teacher Rāmānuja through the local ruler Yādava Rāja. This is followed by the further arrangements that were called for and made subsequent to this, but all of them more or less during the life and under the commands of Rāmānuja. It may therefore be taken to be an account of what was done to the temple by Rāmānuja and does not purport to give the history of the shrine either in the period previous to Rāmānuja regarding which some allusions could be found here and there, and naturally nothing for the subsequent period. The work therefore deals as it were with one particular period of its history, which is comprised perhaps in the century after Christ, 1050 to 1150.

#### 4

#### THE SAIVA CLAIM

They said that the God who manifested himself in the temple on the south bank of the tank of Svāmi Pushkarini was no other than the worshipful Skanda. They gave as a reason for this that the name Svāmi is peculiarly applicable to him as forming part of Kumārasvāmi which is the acknowledged name of Subrahmanya. The holy tank near the temple goes also by his name as belonging to him. There is nothing strange about it, they urged, as other names are similarly attributed in use, such as Bhīmasēna being generally called Bhīma and Satyabhāma being generally called Bhāma.

They quoted for authority the Vāmana Purāna which contains a section illustrative of the holiness of Vēnkatāchalā. Skanda is said to have consulted his father in regard to a place peculiarly holy to Vishnu, for performing a penance and getting rid of the sin of killing the Asura Tāraka. The father, Siva, advised the son to go to Vēnkatāchala as the holiest of the holy places of Vishnu. Skanda went to Venkatachala and performed his penance on the bank of a tank, according to Vāmana Purāna, part ii. He there found Vāyu (god of the air) also similarly performing penance, and, having paid his respects to him, he also set up there to do likewise. Therefore they urged that the God there ought to be regarded as God Kumārasvāmi. Being in the position of one performing a penance, they said, the God is there exhibited without his extra hands and characteristic weapons. For these and for many other good reasons they urged the place is really a holy place of Skanda, not Vishnu.

They pointed out further that for some time past some Vaishnavas took possession of the place and having there set up some of the Vaishnava images which did not exist in the temple before, took possession of the temple and conducted worship there as though it were a Vaishnava shrine, thus making people believe that it was a Vishnu temple; but in actual truth that was a Saiva holy place without a doubt owing to the merits of the penance that Skanda had performed there.

Therefore they urged that in this temple everything would have to be conducted according to the prescription for worship laid down in the Saiva Agamas.

Having heard this, the Yadavarāja began to ponder seriously over the matter, and, having known that for some considerable period of time the place was regarded as a Vaishnava holy place and that worship was being conducted by the Vaishnavas according to the Vaikhānasa Agama, he thought he should not commit himself to any course of action without proper investigation, notwithstanding what the Saivas urged.

The Vaishnavas that were left in Tirupati feeling themselves not competent to discuss with the Saivas on equal terms gave a detailed report of what took place to Rāmānuja then in residence in Śrīrangam.

On receipt of this information Rāmānuja set forward immediately from Śrīrangam. Having reached Tirupati, he intimated the Yādavarāja of his arrival and offered to explain satisfactorily all the objections that the Śaivas put forward against Tirupati being regarded a Vaishṇava shrine, and prove to the satisfaction of the Yādavarāja, on the authority of the Sastras, that Vēnkaṭāchala was the hill of Vishṇu, and remove his doubt in regard to the matter. He informed the Raja he undertook the journey from Śrīrangam specially with a view to this.

Having been thus assured, the Yādavarāja brought together a great assembly of learned men both from among the Saivas and from the Vaishņavas, and having brought them together proposed the subject for their discussion in the proper form.

The Saivas stated that Kumārasvāmi obtained his father's (Siva's permission and arrived at Vēnkatagiri (Tirupati) and set up to perform his penance on the bank of a holy tank, according to Vāmana Purāṇa. There standing, with his feet touching the ground, on the south bank of the Svāmi Pushkariṇi wearing a coiffure of matted locks and keeping aside the warlike weapons as unsuitable to an ascetic, Skanda shows himself in the form of an image to enable people to offer him worship and thus fulfil their cherished

wishes. Therefore they stated that the place where Skanda performed penance in the hill Vengadam must be regarded as a Saiva holy place.

They further asserted that this image of God cannot be said to be Vishnu. The weapons characteristic of Vishnu, such as the *conch* and the *discus* were not seen in the image; while the matted locks and *nāga* (serpent) ornaments characteristic of other Gods are seen on the image. Therefore the image cannot be regarded as that of Vishnu.

Rāmānuja's Answer: Before God Śrīnivāsa appeared on this hill, Brahma, Rudra and the other gods besides several Rishis are stated to have already begun performing penance there. If so, would it not be madness to state that one of those performing penance should be singled out as being exclusively associated with this hill and as giving it sanctity? Further than this, in the self-same Vāmana Purāṇa, in chapter 14, Vēnkaṭāchalam is held up as a very holy place dedicated to Vishṇu, whose temple was on the south bank of the Svāmi Pushkarṇi. In the same Vāmana Purāṇa, in several other contexts, the place is described as the residence of Vishṇu in the form of Varāha, and in the form of Śrīnivāsa. It is further stated to be a place fit for the residence of those devoted to Vishṇu. Therefore it is clear that it was regarded as a place holy to Vishṇu and not to any other.

In the same manner, the Varāha Purāṇa states that Vēnkaṭāchalam was the temple of Varāha-Vāsudēva in the colloquy between Dharaṇi (the earth) and Varāha in the first chapter of the Vēnkaṭachala Mahātmya section. There is an equally clear statement to this effect in the Padma Purāṇa in chapter 24.1, and in the Garuḍa Purāṇa in the colloquy between Arundati and Vasishṭa, in chapter 63. Simi-larly this hill is stated to be a Vishṇu-kshētra in the Brahmānḍapurāṇa in the colloquy between Bhrigu and Nārada. So also other Purāṇas make similar statements.

In addition to these clear statements, all the Purānas state that this hill was the *Krīda-parvata*, (sporting hill) in Vaikuntha wherefrom it was brought down by Garuda. In consequence, this hill is called the Vaikuntha-

giri, Garudāchalam and by other similar names. These would make it clear that the hill was sacred to Vishnu. More than this Vaidika Brahmans on occasions of the performance of ceremonies prescribed in the Srutis and Smritis indicate this place as Varāha Kshētra. There is not much use in repeating the statement again and again. Even the Veda which is acknowledged to have no beginning, speaks of this hill as a hill holy to Vishnu in the Rig-Veda (Eighth Ashtaka, eighth chapter and section 13).

On this clear exposition by Rāmānuja that the hill Vēnkatāchala was a hill dedicated to Vishņu, the Yādava Rāja became quite clear in his mind that there was no reason for regarding the Saiva contention as deserving of any serious consideration.

#### Second Stabaka

Rāmānuja: "The Saivas assert that the name Svāmi Pushkarini indicates clear association with Kumārasvāmi." This name was given to it because Kumārasvāmi performed his penance on the bank of this tank. The statement that, for this reason, the tank belongs to Skanda is not worthy of acceptance.

The meaning of the term Svāmi Pushkarini is that this tank is the lord of all similar tanks in the world. It is a term indicative of leadership or excellence. It is so explained in the Purānas, and the Sanskrit compound is so explained. Therefore the term  $Sv\bar{a}mi$  cannot be held to apply to Kumārasvāmi as an abbreviation.

Moreover the term Svāmi can convey Śrīman Nārāyaṇa as he is the creator, protector and destroyer of all the worlds. Association with such an unparallelled leader's name might as well be connoted by the term, if we make the first part of the compound a word in the genitive case which would not offend against Sanskrit grammar.

On the bank of that tank there are several beings engaged in the performance of penance. Kumārasvāmi is just one of them. The tank therefore cannot be the holy tank of Kumāra. Among the authorities quoted by my rivals in support of

their contention, the following explain the name Svāmi Tīrtha as the king among the holy waters or Tīrthas. The authorities referred to are Vāmana Purāṇa, chapter 40/25, Varāha Purāṇa, First part, chapter 38, and chapter 50/18. So also the Vēnkaṭēśa Sahasranāmāvaļi. Similarly, Varāha Purāṇa, part II, chapter i; Padma Purāṇa, chapter 32. Further-in chapter 3 of the Mārkandēya Purāṇa this tank is described as the king of similar holy tanks.

In the 2nd chapter of the Brahma Purāna, it is said that Sarasvati wished to be considered the holiest among the Tirthas, and obtained the boon from Brahma to the effect. She flowed as the river Sarasvati in consequence. Owing, however, to the curse of Pulastya, who found the flowing river inconvenient to him, she came down to Venkatāchalam as Svāmi Pushkarini an unflowing tank. This implies that Svāmi Pushkarini is the holiest of all holy tanks. in the Skanda Purana, part 11, chapter I, and in part II of the same Purāna, the name Svāmi Pushkarini for this tank is explained as being due to the presence on its banks of the two lords of the world Śrī Varāha and Śrīnivāsa. The name of the tank is explained as being due to their presence in such close proximity. This tank is described in the Varāha Purāna, part I, chapter 35, as the sporting tank of Vishnu in Vaikuntha, and brought down to the earth along with Venkatachala.

On the basis of these authorities, it is clear that this tank is called Svāmi Pushkarini for the following two reasons; First, a bath in it is capable of giving Sāyujya (union) with the deity, the lord (of the world) Nārāyaṇa; secondly it is called Svāmi Tīrtha because of its proximity to the Lord God of the world, Nārāyaṇa.

The holy Tīrtha associated with Kumārasvāmi, however, is the one called Kumāra Dhāra. Even that is a Tīrtha holy to Vishņu because the whole of the hill Vēngadam has been described as the sporting ground of Vishņu. It is also regarded as the hill belonging to Vishņu-Varāha. Kumārasvāmi however having found it necessary to perform a penance to Vishņu came to Vishņu's hill and placed himself on the bank of the Vishņu Tīrtha in order that he might purify himself

place. Since he chose that spot and that holy water, the stream there goes by the name Kumāra Dhāra. So Kumāra-svāmi has to be located not on the bank of the Svāmi Push-kariṇi, but near the Kumāra Dhāra or Kumāra Dhārikā.

by a bath in that Tirtha, and perform his penance in the holy

When the Yādavarāja heard these arguments from Rāmānuja, he showed the greatest respect to Rāmānuja and accepted his conclusion as the only acceptable conclusion.

#### Third Stabaka

Seeing that the Yādava Rāja was feeling convinced by the arguments of Rāmānuja the Saivas grew jealous and addressed him as follows:—

- "O, King. In whatever manner the name Varāha Kshētra is appropriate to Vēngadam by the fact of association with the deity Varāha, in the same manner the name could be derived from that of Kumāra Svāmi by association. Although it may be true that the Tīrtha Svāmi Pushkarini may be the Tīrtha par excellence, this fact does not debar the name being derived from association with Kumāra Svāmi. Therefore as the form of any other God than Vishņu cannot be got out of the image which adorns the southern bank, so the God represented by the image on the holy tank nearby could not be got rid of association with other. Gods than Vishnu."
- "Further we do not assert that the hill has no kind of a connection with Vishnu. We take it upon ourselves to state that the image of God on the southern bank of the Svāmi Pushkarini is Skanda. We say further, by this fact, that this tank is associated with Skanda. The features of other Gods which are found in this image cannot possibly be hidden by anybody."

Having heard this, the Yādava Rāja said to the Saivas that what they stated did not appear to him appropriate. "It is stated in the Purāṇas", he said, "that this hill Vēnkaṭāchala was the place sacred to Vishṇu, and as such Kumāra Svāmi came there to make penance and get rid of the sin of having slain Dārakāsura. Further than this, since it is stated that the divine sporting-hill of God Vishṇu was brought down by

Garuda from Vaikuntha, it follows that the tank of divine holiness was also the same God's sporting tank. If so, it cannot follow that the name Svāmi Pushkarini was given to the tank because of Skanda performing his penance on the bank of this tank. "Therefore it is clear", he said, "that you are in no position to give an effective reply to the arguments adduced by Rāmānuja Muni to establish that there was no manner of a connection between this tank and any other God, and therefore what Rāmānuja Muni had actually proved seemed quite adequate to establish his contention. What remains to be done therefore is only whether the God represented by the image on the south bank of the tank is Vishnu or Skanda. Even in regard to that, I shall ask Rāmānuja Muni to state what he may have to adduce as satisfactory reason." So saying he addressed Rāmānuja with much attention and respect.

Yādava Rāja: Addressing sage Rāmānuja, the Yādava Rāja said:-"It was clearly demonstrated, by what the sage had already urged as evidence, that the shrine on the south bank of the Svāmi Pushkarini was a Vaishnava holy place, and that the tank itself was a Vaishnava holy tank. He said that he was prepared to accept that position; but wanted that Rāmānuja should put it beyond a doubt by evidence that the deity on the south bank was Mahavishnu, and no other god." Thus addressed by the Rāja. Rāmānuja put forward his arguments as follows—

Rāmānuja: Bespeaking the Rāja's attention, Rāmānuja said "It was well recognised by all that the deity on the south bank of the tank was Vishnu and no other, and there was little in it that required to be proved by him. That the lord on the hill Venkata was only Madhusudana without an equal, and there is not the slightest reason to suspect that the deity there is any other god. To say that he is Skanda is to assert that the light emitted by the fire-fly is sunlight. Proceeding to evidence, the Puranas which are accepted and read as authoritative holy books, all of them declare without a doubt that the deity on the south bank is no other than Nārāyana, the lord of Śrī (goddess Lakshmī). In the first

chapter of the second part of the Varaha Purana God Varaha himself is made to say that Śrīnivāsa appeared on the south

bank of the tank to grant the boon prayed for by Vavu (god of the air) who was in penance for the purpose. He also stated that Śrīnivāsa was going to remain there to the end of the kalpa (one of the greater periods of time) and was going to be worshipped by Kumārasvāmi (Skanda or Subrahmanya). In the face of the statement, it cannot be argued that the Śrīnivāsa is Skanda. Further it is stated that Skanda performed a penance in the presence of Śrīnivāsa with a view to get rid of the evil attaching to him by his killing the Asura Tāraka. How then can Skanda the worshipper be transformed into Skanda the object of worship. It is not only in this Purāna, but in several of the Purānas describing the great merits of Vēnkatāchala, it is clearly stated that Śrīnivāsa and Varāha, both of them forms of Vishnu, were respectively on the south and west banks of the holy tank under reference. More than this the Bhavishvottarapurāna recounts a colloquy which took place between Śrīnivāsa and Varāha. When Śrīnivāsa married Padmāvatī, the daughter of Akāśa Rāja, it is stated in the Purānas that both Varāha and his consort Bhumi (the goddess of earth) were invited. Thus there are many stories in the Puranas which state that both Śrīnivāsa and Varāha were separately enshrined on the south and west banks of the tank. Much more than this, as we stated already in the first stabaka, the term sirīmbidasya used in the Rig Veda, Eighth Ashtaka, eighth chapter, 13th Varga (section) is explained as referring to Śrīnivāsa. The deity in this shrine has a single face and four arms, while it is stated that Skanda at birth had only one head and two hands; and that when it came to a question of being nursed by the Pleides (Krittikā) he is said to have acquired six faces and twelve

hands. Further than this when Skanda resolved to go to Vēnkatāchala for performing penance, he is said, by the Saivas, to have given up all his weapons. This is obviously an error, as others who went on a similar purpose, such as Rāghava (Vishņu as Rama) and the Pāṇḍavas when they went to perform penance carried their weapons with them. The Vāmana Purāṇa in chapters 22 and 23 states clearly that when Skanda went to perform penance he carried all his weapons with him. It is not stated elsewhere in the work that he laid

down the weapons. The deity that is present here, however, is shown with two hands in the posture of holding weapons. and the other two in the pose of granting people boons and giving them refuge. The right hand is in the posture of giving boons and the left hand is placed on the thigh just above the knee as if to indicate that that is the limit of suffering to all seeking salvation. It is clear therefore that the image here is intended to represent God Nārāyana. For Skanda in Vēnkaţāchalam to which he had gone to perform penance, the image representing him ought to be that of a penitent devotee, not an image to be worshipped. It is hardly necessary to say anything further. This image has on its right chest the Śrīvatsa, the seat of Lakshmi, which is inappropriate to any other God. Therefore this is conclusive proof that the image is a representation of Vishnu. Further, according to the Vāmana Purāna, chapter 40/21, there is an account of Brahma and other gods having obtained a view of the deity in the divine Vimāna (sanctum) of this temple. On that occasion Vishnu is said to have appeared to human beings as the image of Śrīnivāsa in the sanctum built by man. It is clear from this account that the deity enshrined in the temple was intended to be Śrīnivāsa and no other. In chapter 24/5 of the same work, it is stated clearly that Skanda who was in residence near the Kumāra Dhārikā came down daily, bathed in the Svāmi Pushkariņi and worshipped Śrīnivāsa. This is narrated to Pārvati by God Paramasiva. From this account, it is clear that the deity on the south bank of the Svāmi Pushkarini was not regarded as Skanda, but Śrīnivāsa daily worshipped there by Skanda. Further than this in the Varāha Purāna, chapters 50/18, it is set down that Mahādēva, the father of Skanda made a request of God Vishnu that he himself might also have a place of residence allotted to him on the hill, and that he was directed in reply to have his residence at the foot of the hill. Therefore it becomes clear that God Mahādēva himself had no kind of residence on this hill. In chapter III of the Brahmapurāna, it is stated that Sankarāja built the temple and set up the image of Śrīnivāsa in it as a result of Śrīnivāsa's coming into his view. Again the Drāvida saint Nammālvār refers to the god at Tirupati in his Tiruvaymoli which is regarded as the Veda itself in Tamil. In that work the image in this holy place is clearly stated to be Vishnu and no other. This is confirmed by statements made by the other Alvārs in regard to this particular holy place.

The fact that the image of this god here is not in possession of the conch and the discus is explained as follows. He had a great devotee in a ruler of the locality generally known as Tondamān Chakravarti. At one time when he had to carry on war against his enemies who had the better of him, Vishnu lent him his pair of weapons to secure him victory, as is generally well known. He had remained since then without these weapons for a considerable length of time at the Tondamān's request. This is stated in the 7th chapter of the Brahmapurāṇa, and is confirmed by the account found in the 11th chapter of the Brahmānda Purāṇa as well.

There is no allusion anywhere to Skanda having lent his weapons to anybody, or of having laid them aside for purposes of penance. It is therefore clear that the deity here is not Skanda.

In regard to the other points brought out prominently by the Saivas, namely, that on occasions, the pūja is performed with bilva in this temple, bilva (marmelos) which is a peculiar article with which to worship Siva; the absence of weapons characteristic of Vishnu to support the conclusion that the image is that of Vishnu; the possession of features peculiar to other gods, such as the coiffure of matted locks of hair, the wearing of jewels of the pattern of cobras (nagas); these could be satisfactorily met by the following arguments. The argument of the absence of weapons has already been met above. In regard to the character of Śrīnivāsa as a manifestation of Vishnu, many Puranas in several places state clearly that the Śrīnivāsa in Vēnkaţāchalam is but an avatar of Vishņu in Vaikuntha. In offering proofs, it must be recognised that the authority of sacred texts is superior to that of inference. The texts referring to this deity, it was already pointed out, are quite clear in respect of its Vishnu character. The bilva is quite as acceptable to Dēvi (Lakshmī) as Tulasi (basil) is. Whatever is acceptable to his consort Lakshmi is equally

acceptable to god Śrīnivāsa. Even in the Śāstras, bilva (marmelos) is included among the articles with which puia (worship) is to be performed on an equal footing with tulasi (basil). That bilva is acceptable to Lakshmi is stated clearly in the Śrīsūkta (prayer addressed to Lakshmī). The Hārītasmrti mentions bilva as one of the principal objects of use for worship. Coming down to evidence, the Varāha Purāna, in part i, chapter 45/13, describes the appearance of Śrīnivāsa on Vēnkatāchalam to Daśaratha, and it is stated there that the rishis who were living on the south bank of the Svāmi Pushkarini performing penance worshipped him on occasions with bilva. In the second part of the same Purāna, chapter 9, it is stated that Mahālakshmī generally resides in gardens where bilva is cultivated. Thus it is clear from the statements in the Śruti, Smṛti, Itihāsa and Purāṇa that worship with bilva is appropriate to Vishnu.

Vishnu is stated to have allowed his hair to grow into matted locks in several of his avatars. The existence of the matted locks therefore need not be held to detract from the Vaishnava character of the image. In the \$rī Bhagavata, book ii, chapter 5, in the colloquy between emperor Nimi and the sage Navayogiśvara, it is laid down clearly that on special occasions worship may be offered to Vishnu wearing a coiffure of matted locks. Similarly in the 12th chapter of the Pāncharātra, the Sātvata Samhita, one is advised to contemplate Vishnu as having a coiffure of matted locks and a beard, carrying in his one hand the danda (a stick of palāśa or aśvaka carried by Sanyāsis and Brahmacharis) and kamandala in another and as wearing a garland of lotus seeds. Similarly Vishnu is described to have worn matted locks in several avataras. It cannot therefore be held that the wearing of matted locks is the characteristic of other gods only. More than this the Skanda Purana in part I, chapter 10, states that Śrīnivāsa wore the matted locks when he appeared in Vēnkatāchala. A similar statement is made in Vāmana Purāņa, ehapter 34/15.

It is stated in Skanda, Vāmana, Varāha, Pādma and other Purāṇas that, at the request of Brahma and of other Gods,

Vishnu suppressed his fearsome form and assumed a more pleasant looking shape. In the Padma Purana, chapter 26/3, Vishnu is said to have been dressed up in cloth carrying figures of naga. In chapter 27/4 of the same work he is said to be wearing matted locks. In chapter 33/10 a fearsome form and a pleasant form are both described as forms alike of Vishņu. In the Bhavishyottara Purāna, chapter 11, it is stated that Ākāśa Rāja presented jewels made in the form of cobras to Śrīnivāsa on the occasion of his marriage with the Rāja's daughter Padmāvati. In the esoteric sections of the Bhavishyottara Purāna, Śrīnivāsa is said to have worn jewels in the form of Nagas, where Paramēśvara expounds Śrīnivāsa to Pārvati. The Brahmānda Purāna, chapter 2, states that the great Nāga Ādiśēsha serves as all kinds of dress and decorative ornaments. In Pādma Purāna, chapter 34/11, Śrīnivāsa is said to reside along with Lakshmi on the hill which was an incarnation of Àdiśēsha. In the Brahmanda Purana, in the chapter containing Vēnkatēśa Sahasranāma, Vishnu is stated to have matted locks, the conch and the weapon śakti (a javelin or short double sword used as a throw weapon), and jewels in the form of cobras. It is further stated that God there appeared in both the forms. It is therefore clear that jewels in the shape of Nāga were always worn by Śrīnivāsa. It cannot therefore be said that that form of jewel is peculiar only to other gods. Further, since we have now offered proof, it is wrong to regard these features, the use of bilva, the absence of the conch and discus and the wearing of the matted locks and naga jewels as necessarily peculiar to other gods. It would be equally clear that, if these are peculiar to Siva as our opponents say, they could hardly be appropriate to Skanda. These contentions are therefore clearly baseless.

The image of god that appears before us has the mark of Śrīvatsa, and carries Lakshmī on his chest. These make it clear that He is God Nārāyaṇa and nobody else. Nārāyaṇa is stated to be the only primeval being. Brahma and Śiva and other gods sprang from him. Nārāyaṇa is again stated to be the creator of the universe, its protector and ultimate destroyer. That it is from this primeval Supreme that Brahma, Siva and others arose is stated clearly in the Upanishads. If

Nārāyaṇa is the cause of creation, protection and destruction, and, as the cause can contain features that appear in the consequence, the wearing of the matted locks and the nāga jewel is but an indication that Brahma and Siva emanated from him. This form of Vishṇu is described with the same features in the Sātvata Samhita. In the Pādma Purāṇa, chapters 27/3, these powers are ascribed to Vishṇu, and he is also stated to be surrounded by the various powers to carry out these functions. It therefore becomes clear that the features pointed out by our opponents as peculiar to other gods become as much features of Vishṇu.

The next point for consideration is what the quotation from the Pādma Purāna above conveys, namely, that Nārāyana is the primary cause of all that exists. Purana, chapter 24 (end of the chapter) states that the form of Śrīnivāsa is the primal form of Nārāyana himself. It is in conformity with this that Pey Alvar describes him as exhibiting the two forms, namely, that of Vishnu and Siva. In chapter 21/2 of the same work, it is stated that Vayu made an incantation of the saving mantra Rama, and that Skanda did so also, having obtained the mantra from his father Siva. The Brahmanda Purana, chapter 2, and Brahma Purana chapter 2 alike, state that it was Adiśesha that became the sporting hill of God and thus gained the enjoyment of God's perpetual presence on him. Both Varāha Purāna, part II, chapter 3, and Padma Purana, chapter 32/10 state clearly that Śrīnivāsa came down to the earth at the commencement of Kritayuga. Therefore the god whose image is on the southern bank of the Svāmi Pushkarini with all the features, such as the wearing of the matted locks, the cobra ornaments, worship with bilva, etc., is no other than Śrīnivāsa, the consort of Lakshmi, the lord of Vaikuntha, who came to reside in Vēnkatāchalam, worshipped by Skanda, Mahādēva and others. It is thus clear that He is Śrīman Nārāyaṇa and no other like Skanda or Siva

When Rāmānuja thus concluded his arguments, the Yādava Rāja told the Saivas that he felt convinced that their arguments were all satisfactorily met by Rāmānuja, and that,

if they had anything further to urge, they might do so the next day, and requested Rāmānuja that further arguments will continue on the following day. When again they assembled, the Saivas urged that the deity on the south bank of Svāmi Pushkarini is either Skanda or Mahādēva, and if not, it must be Harihara; but it never could be Vishnu. They urged in support that the emblems of Vishnu were not incompatible with the deity being Skanda, as the Vāmana Purāna, chapter 21/2 where the origin of Skanda is recounted by Brhaspati, it is stated clearly that Skanda had a part of Vishnu in him. Since Skanda is said to have one head and two arms, or six heads and twelve arms, it may not be inappropriate if sometimes he had one head and four arms. If, however, this is objected to, we claim the image to be that of Mahādēva on the same argument as the Vaishnavas who claim these peculiar features as not unsuitable to Vishnu, the primal cause of the universe, as we claim Mahādēva to be the primal cause. Even otherwise since the Vaishnavas claim that the god is Vishnu, because of some of the Vaishnava Agamas, so we call him Siva because of the Saiva signs in the image. Again if it is inappropriate to regard him as Mahādēva, he is certainly Harihara, since the signs of both Vishnu and Siva are found in the image, and even Vaishnava saints have so described them. Therefore in Skanda Purāna chapter 8, Śrīnivāsa is described as Mahādēva, as also in several other places, where the two terms are used together. Therefore we may be certain that it is Harihara and nobody Similarly in the Padma Purana, chapter 27/4 describing the coming down of the God, he is said to have worn face mark resting upon a base resembling that of the eighth day moon. This part moon is a characteristic of Siva, and is generally associated with him. Therefore the image must be regarded as that of Harihara. Any other contention beyond the three seems to us unacceptable.

The Yādava Rāja replied that he could not agree with the Saivas in respect of the image being regarded as either Skanda or Mahādēva, but whether it could be Harihara, he would ascertain from Rāmānuja himself. Rāmānuja replied that all that was urged by the Saivas was wrong. In chapter 10 of the Bhagavat Gita, Krishna says everything that exists has a part of Vishnu in it, and therefore even Skanda and Mahādēva must necessarily contain a part of Vishnu. It does not require much further argument. In the Vamana Purāṇa, chapter 21/2, it is stated that Skanda is said to have had his three baths daily and worshipped Nārāyaṇa in the presence of Vāyu who was also there performing his penance. Since he is said to be contemplating upon Nārāyaṇa to get rid of the sin of killing Tārakāsura, and since, in chapter 24/5 of the same work, Vāyu is said to be performing penance long since to God Śrīnivāsa in the same place, and since Skanda is said to have been worshipping Śrīnivāsa ever since, it would be absurd to say that the worshipping Skanda and the worshipped Śrīnivāsa are one and the same.

Further, another question arises. It is admitted that on the south bank of the tank, there is an image of a god enshrined in a temple. It is stated equally clearly in the same Purānas that Skanda came there to perform penance to Vishnu to get rid of the sin of his having killed Tārakāsura in battle. These Puranas again say that in the same place God Srīnivāsa appeared for the benefit of Brahma and the other Devas, the Brahmarishis and Rajarishis and others who were performing penance there with the same object. The question therefore airses whether the God referred to as being on the south bank of the tank is, in the circumstances, Skanda or Śrīnivāsa. It can hardly be Subrahmanya because he is said to have come there to get rid of his sin by penance. attracted towards the place for gaining the grace of Vishnu, and therefore one among the many like Brahma and others who were similarly engaged. How can Skanda then be regarded as the object of worship to the others? More than this, the same Puranas assert that Skanda came daily from the Kumāra Dhārikā to offer worship to Śrīnivāsa, and therefore it cannot be said, on their authority, that Skanda's habitual residence was on the south bank of the Svāmi Pushkarini. Nor is this fact of the establishment of Skanda in a shrine stated in any of our authorities. Moreover the same Purānas state that Sankarāja and Tondamān Chakravarti built a shrine to Vishnu who appeared in response to the penance of

# शुद्धाशुद्धपत्रिका

| शुद्धः अशुद्धः Page  1. विशेषती विशषतो 3 2. वैखानस वैरवानस do 3. नगरी नगिरी 6 4. शास्त्रानुसारेण शास्त्रानुरसारेण 7 5. दृष्टवानसि दृष्टवानसि 8 6. अम्बरीषादिभिः अम्बरीपादिभिः 10 7 उपोद्धाते उपोद्धाते 12   | 13<br>14<br>4<br>19<br>24<br>19<br>24<br>17 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| 2. वैखानस       वैरवानस       do         3. नगरी       नगिरी       6         4. शास्त्रानुसारेण       7         5. द्वांत्रानि       इद्वांनि       8         6. अम्बरीषादिभिः       अम्बरीपादिभिः       10 | 4<br>19<br>24<br>19<br>24                   |
| 3. नगरी       नगरी       6         4. शास्त्रानुसारेण       7         5. द्रष्टवानिस       इद्रष्टवानिस       8         6. अम्बरीषादिभिः       अम्बरीपादिभिः       10                                       | 19<br>24<br>19<br>24                        |
| 5. इष्टवानसि इद्ष्यानसि 8 6 अम्बरीषादिभिः अम्बरीपादिभिः 10                                                                                                                                                  | 24<br>19<br>24                              |
| 5. इष्टवानसि                                                                                                                                                                                                | 19<br>24                                    |
|                                                                                                                                                                                                             | 24                                          |
| 7 उपोद्धाते उपोद्धाते $12$                                                                                                                                                                                  |                                             |
|                                                                                                                                                                                                             | 17                                          |
| 8. হাত্ৰ হাত্ৰ 21                                                                                                                                                                                           |                                             |
| 9 विशाङ्क विशाङ्क 29                                                                                                                                                                                        | 3                                           |
| 10 पद्मनाभोऽथ पद्धनाभोऽथ 31                                                                                                                                                                                 | 18                                          |
| 11 संपति सप्रति 32                                                                                                                                                                                          | 17                                          |
| 12 आराध्यत्वेन अग्राध्यत्वेन $39$                                                                                                                                                                           | 4                                           |
| 13. अद्याप्यत्र अद्याष्यत्र do                                                                                                                                                                              | 22                                          |
| 14. হান্ত্ৰৰক হান্ত্ৰেৰক $41$                                                                                                                                                                               | 24                                          |
| 15 शक्त्यायुघ शक्यायुघ 58                                                                                                                                                                                   | . 1                                         |
| 16 क्षितीशेन क्षिताशेन 64                                                                                                                                                                                   | 13                                          |
| 17 नासी नासा 70                                                                                                                                                                                             | 1                                           |
| 18 किनित्पुरस्तत् किनिन्तरस्वात् do                                                                                                                                                                         | 16                                          |
| 19. रुद्रस्य रुद्रस 75                                                                                                                                                                                      | 2                                           |
| 20. —दिष्विति —दिष्टिति do                                                                                                                                                                                  | 5                                           |
| 21 समार्खिङ्गत समार्खिङ्गत $83$                                                                                                                                                                             | 17                                          |
| 22 वामक्केश वासस्वश $84$                                                                                                                                                                                    |                                             |
| 23 संस्थाप्य संत्थाप्य $89$                                                                                                                                                                                 | 4                                           |
| 24 पाद्मात्तर पाद्मात्तर $93$                                                                                                                                                                               | 16                                          |
| 25. भूदेव्यंशा भूदेव्यशा 97                                                                                                                                                                                 | 13                                          |
| 26 समर्पितं संपपितं 117                                                                                                                                                                                     | 8                                           |
| <u> 27: —</u> इन्हेप — इन्हेप 119                                                                                                                                                                           | 8                                           |
| न्द्रयनुज श्रुभितेन्द्रयनुज 130                                                                                                                                                                             | 22                                          |
| 29 त्वर्पना स्वरङ्माणेषु 149                                                                                                                                                                                | 6.                                          |
| 30 —वनस्या —वगछन् 158                                                                                                                                                                                       | 11                                          |
| विद्रनाही वेदनाहीश 162                                                                                                                                                                                      | 1                                           |
| 32 शास शाशन 168                                                                                                                                                                                             | . 7                                         |
|                                                                                                                                                                                                             |                                             |
|                                                                                                                                                                                                             |                                             |

cribed as Harihara because the weapons peculiar to Vishnu alone, such as the conch and the discus, are worn by Śrī-He is further described to have come from Vaikuntha specifically. Even the Alvars who mention the Saiva features in the Prabandhas speak of the God as Nārāyana notwithstanding these features. Further than that it is stated that on the occasion when Srīnivāsa appeared, the gods including Brahma and Rudra are said to have come there and offered worship. It cannot be said that Brahma offered worship to Siva, his son. Further it is stated in the Vāmana Purāna that Mahādēva himself stated it clearly in the Vamāna Purana that it was not appropriate he should touch the uncreated (apprākrtam) image of Bhagavān. It is thus clear that the image cannot be described as Harihara. The fact that the image of Vishnu wears the upright face mark resting on a base like the moon grown eight digits cannot be held to mean the carrying of the crescent moon on the head of Siva, as it is clearly stated that the mark was worn on the face. Further in regard to the various avataras of Vishnu, such as the fish, the tortoise, the boar, etc., these are determined on the evidence of the words in the Sruti, not by the marks or other signs on the face and arms. Therefore since it is clearly stated that God Nārāyana came from Vaikuntham as Śrīnivāsa on the Venkatachala hill, the appearance of features like the matted locks, and the Naga jewels cannot be held to indicate the Saiva character of the god.

Seeing that Rāmānuja had successfully met all the arguments urged by the Saivas in their support, the Yādava Rāja inquired whether the Saivas had anything else to urge in support of their contention. They said in reply that they had become dumbfounded by the power of incantation of Rāmānuja, and further if, as the ruler of the locality, he carried out the wishes of Rāmānuja by force, they were in no position to do anything against him. We would be satisfied however completely if Rāmānuja could show us that his contention is acceptable to the god himself. The Yādava Rāja said in reply that, having once diverted his mind from the truth by false arguments, they were still attempting to persist, and warned them that if they so persisted; he would

be compelled to punish them, and, turning to Rāmānuja, asked him to demonstrate to the Saivas that his contention has the approval of the god himself.

Rāmānuja resolved within himself to put the question beyond doubt by making the god wear the conch and the discus, as he is described in chapter 11 of the Brahmānda Purāna. Then addressing the king, he said that, if the king would be pleased to make a conch and a discus, the special symbols of Vishnu, and the rope, the goad and other weapons characteristic of other gods, and place them in the sanctum of the temple, the weapons that the god assumes would put it beyond a doubt whether he is Vishnu or any other god.

This was agreed to, and each party got the weapons characteristic of Vishnu and other gods made, and proceeding with the king to Vēnkatāchala placed these in front of the god, and locking the door kept watch all round. Rāmānuja on his part approaching the God by means of his Yoga practices prayed that he might assume his own weapons as before. and put the question beyond a doubt. After daybreak the Yādava Rāja took both the parties along with him and got the door opened, when to his surprise, he saw the image of Śrīnivāsa wearing the conch and the discus. Thereafter he became a devotee of Rāmānuja and punished those who set up this mischievous contest. He became thenceforward Rāmānuja's disciple, accepting from him the Vaishnava initiation of the holy branding and other ceremonies, and continued to be his devoted disciple. Thereafter Rāmānuja satisfied with what had been done, got the king's judgment published and restored the old form of pūja according to the practice of Vaikhanasa Agama, having duly performed the great ablution as an initial purificatory ceremony to the god and the temple. Further he took steps to restore the damaged Vimana Anandanilava in accordance with the prescription of the Vaikhanasa Agama, and put round the neck of the Bhagavan a garland of gold containing an ima māvati, and re-established the deity as before. got rid of the danger from the Saivas to the

and, making Yādava Rāja who was his discipl

required to conduct the regular worship in the temple, Rāmānuja retired to Lower Tirupati (Gōvindarajapatṭaṇa) and remained there for sometime.

#### Fourth Stabaka

Rāmānuja while himself residing in Tirupati (Lower Tirupati) saw that the Friday ablution (abhishēka) was performed every week as prescribed in the Ananda Samhita of the Vaikhānasa Āgama. He also arranged that that for Śrīnivāsa the upright face mark should be of pacchaikkarpuram (preparation of camphor) as prescribed in the 27/41st chapter of the Pādmapurāna, and Bhavishvõttara Purana 7/11. It was laid down by him that thenceforward this ought to be the upright face mark for three days beginning Friday, and for the following three days beginning Monday, this mark should be of white earth. prescribed the application of collyrium to the eye over and above this. On Thursdays the jewellery worn by the God should be removed completely, and the image should be dressed all over in flowers as prescribed by him. flower dress should be removed on the following Friday, and the upright face mark should be made on the forehead of the image with the sacred earth (tiruman). The image should also be made to wear the under cloth and the upper cloth. Then the morning worship ought to be performed. Afterwards the image should be given ablution, and then decorated with all the jewels with the upright face mark of camphor as before. He further prescribed that on Fridays the Nācchiyār Tirumoli of the Prabandham sung by Godā, an incarnation of Bhudevi should be sung, as in the removal of the jewels worn by the image, the golden representation of Padmāvatī would also be removed to the regret of the god. He further arranged for the celebration of the festivals to the god. As there were no streets laid down for taking out the god, he made arrangements for the laying out of the the purpose. He also arranged for the continuorship in the temple by making it the duty of from one Bimbādhara who was peculiarly god, was an expert in the Vaikhanasa Agama,

and who received the Vaishnava initiation of Panchasainskāra from himself. Having got all these arrangements made

nuja set about, and arranged for the installation of the images of the Alvārs in the Gōvindarāja temple at Tirupati at the foot of the hill. This he did, as they themselves in their works thought it polluting the hill to go up even for worship, and therefore worshipped God on the hill from a distance, because

through the Yadavaraja who had become his disciple, Rama-

it is stated in the Vāmana Purāṇa, chapter 21/2, that great rishis like Śuka, Bhṛgu, and devotees like Prahlāda, and kings like Ambarīsha, all regarded the hill Vēnkaṭāchala as an abode of Vishṇu, and therefore too sacred to be trodden upon.

Sometime before this, it happened that a Chola ruler by name Kṛmikantha destroyed several Vishņu temples and carried his destructive work even into the holy place of Gōvinda Rāja at Chitrakūta (Chidambaram). Some of the Vaishņavas of the locality carried the *Utsava* image (move-

able festival image) from there, and removed themselves for safety to Tirupati at the foot of the hill, the larger image of the sanctum having been thrown into the sea by order of the Chola. Having heard of this calamity with great sorrow, Rāmānuja set up another image in the sanctum, and with the *utsava* image brought by the Vaishnavas instituted a regular system of worship in the temple of Gōvinda Rāja in

a regular system of worship in the temple of Gōvinda Rāja in Lower Tirupati. All this Rāmānuja did through the Yādava Rāja, resident at Nārāyaṇapura, who fixed a spot on the bank of a tank to the south of the town of Tirupati, and there installed the images of Gōvinda Rāja. He then built the temple and a town round it by name Rāmānujapura, and instituted a course of worship as in Tirupati on the hill. Having carried all these out through the Yādava Rāja by exhibiting to him the great devotion that he himself felt for Śrīniyāsa, Rāmānuja returned to Srīrangam. He made three or four

visits afterwards on occasions and instituted various services in the temple as occasion demanded. The Yādava Rāja carried out everything as arranged by Rāmānuja. On one of these occasions Rāmānuja instituted in the temple of Gōvinda Rāja the shrine for the goddess Gōda, who as a

vyūha (manifest form) of Lakshmi, was found in his garden of basil and brought up by Bhattanātha. Thereafter the Yādava Rāja arranged for the conduct of the worship of Gōvinda Rāja in the month of Ani (August-September) as also the bathing festival in the month of Margali (December-January). The Yādava Rāja then constructed houses in the four streets of Rāmānujapura, and granted them as a free gift to devotees of Vishnu like Tirumalai Nambi, Ananta Alvān, and others. He also built the bazaar streets to the north-west of the temple and a granery for paddy to the east of the town.

#### Fifth Stabaka

Relating to the story of the step well and the golden well.

As has been related in the 2nd part of the Varāha Purāņa, chapter 10, Tondaman Chakravarti was ruling the locality at the beginning of the Kali age. He used to visit the temple of Śrīnivāsa by the underground passage called the Nrisimha cavern. On one occasion this Chakravarti having been driven out by enemies went through the secret passage to the temple at dead of night. In consequence of this intrusion, it is said that Śrī Dēvi hid herself in the chest of Śrīnivāsa, while Bhūdēvi sheltered herself in the well dug by Ranga Dāsa for watering the flower garden. Hearing these stories from the old people in the locality, Rāmānuja arranged to set up images of Śrīnivāsa with Bhūdēvi on the bank of the step well constructed by Ranga Dāsa, and arranged for their daily worship. He also asked that flowers, basil, etc., used in worship of Śrīnivāsa may be dropped into that well for the sake of Bhūdēvi. On one occasion when Alavandar undertook a visit to Tirupati, he found that Tirumalai Nambi, who used to bring water from the Pāpanāśa tank and bathe the images in it, on that particular day, was not able to do so owing to illness. Alavandar took the occasion to address a prayer to God Śrīnivāsa that he might accept the water from the well formerly constructed by Ranga Dāsa, as the equivalent of water from Pāpanāśa, and ordained that thereafter the water from that well should be regarded as of equal holiness with that of either Pāpanāśa or Ākāśa Ganga. It has therefore become the habit in consequence that the water of that well was being used for all holy purposes in the temple. Having heard of this, Rāmānuja ordained that the water of Pāpanāśa, Ākāśa Ganga, and this well called Sundarasvāmi well were all of equal holiness, and the water of any of these should be used for all purposes in the temple. The two wells referred to above, the step well of Ranga Dāsa, and the Sundarasvāmi well were stated to have been originally constructed for the kitchen convenience of Śrī Dēvi and Bhūdēvi. Having fallen into neglect for sometime, it is stated that the gardener Ranga Dāsa repaired them and made them fit for use. This is stated in the 9th chapter of the Varāha Purāna, part ii.

In the Bhavishyottara Purāna, chapter 13, it is stated that this was done by Tondaman Chakravarti in his previous birth. Chapter 7 of the Brahma Purana, however, contains a statement that the well was actually constructed by Bhūdēvi, and that the flower garden was made by the Sūdra (probably Ranga Dāsa). In the Bhavishyottara Purāna, it is stated that the devotee Ranga Dasa met the Vaikhanasa temple priest Gopīnātha on the way, and discovered the god at the foot of the tamarind tree. Therefore, in constructing the temple, he took care that the tree was not affected by the structure. chapter 9 of the Varāha Purāna in the section bearing on Ranga Dāsa, Ranga Dāsa is said to have constructed the teme. In the story of Tondaman Chakravarti in chapter 10, it is stated that God commanded the Chakravarti to construct the shrine, which he attempted to do between the tamarind tree and the champaka tree without hurting either, and when the Chakravarti was actually exercised as to how to bring in a temple of the size within the narrow limits, it is also stated that the trees of themselves moved out of their place to make room for the temple. On the basis of these stories Rāmānuja recognised that these trees were fit for being worshipped and ordained daily worship of these as well.

The explanation for the Naga jewels on the image.

On a previous occasion, a Gajapati king by name Vīra Narasimha was on a pilgrimage to Rāmēśvaram (Sētu) He

came to Venkatachala in the course of his journey, and having had his bath at the Svāmi Pushkarini offered worship at the temple of Śrīnivāsa. Having done so, he ordered the construction of a tower for the temple to complete the structure. Having gone forward on his pilgrimage taking Srīrangam and other holy places on the way, he returned to Vēnkaţāchalam after his visit to Rāmēśvaram and remained there to complete the structure of the tower. During his stay he dreamt one night that a serpant came to him and addressed him as follows: "O Gajapati. I am this Vēnkatāchala. Your constructing this big tower on the hill gives me great pain. I had therefore to proceed to the God and twine myself round his arm in carrying my appeal to him." Having heard this, the king consulted elderly folk in the place. They told him in reply that it was a fact on the authority of the Puranas, that the hill undoubtedly was the great serpant, Sesha, or Ananta, and that the construction of a great tower for the temple was likely to be painful to the serpant Ananta. They advised him therefore to desist. Having heard this, the Gajapati completed the tower without carrying through the whole of his project, and, as an expitiation for the pain that he gave to Ananta; he made a golden jewel in the shape of Ananta and asked it to be put on the god as a jewel. The orthodox folk round about objected to this as the jewel was characteristic of other gods, but he was assured by the god himself, assuring them through one possessed of his spirit, that the jewel was acceptable to the God. It was thus made clear to Rāmānuja that, from the days of Vīra Narasimha, this Nāga jewel was worn on one of the arms of the god. On further enquiry, Rāmānuja found, from the accounts in the Bhavishyottara Purana and in chapter 2 of the Brahma Purāṇa, that the God was presented with this Nāga jewel for both the hands by Ākāśa Rāja on the occasion of the marriage of Padmāvatī to the God. Having ascertained this he ordained that the Naga jewel ought to be placed on both the hands of the image.

Next follows the story of Nrisimha: In the Skanda Purāṇa, in the section dealing with the river Svarnamukhari, it is stated that God Sankara performed a penance for sometime on the west bank of the Svāmi Pushkarini in contemplation of God Nrisimha, and that, in this place, Nrisimha appeared before the penitent Siva. It is also stated in the 61/29th chapter of the first part of the Varāha Purāna, in the Ashtottara Sata Nāmāvali (a string of 108 names) some of the Saivas who lived about that time wanted to build a temple on the west bank of the tank for both Sankara and Nrisimha who appeared in response to his penance. The Vaishnavas opposing it pointed out that according to the Purānas Siva who wished to reside there with Vishnu was asked by the latter to reside below the hill in the south-eastern direction. They also pointed out that the hill Venkatachalam is a divine hill sacred to Vishnu, and therefore any representation of Siva should not be installed therein. So saying they succeeded in stopping the building of the temple. Afterwards when Rāmānuja was there, seeing that God Nrisimha was of a very austere form, and since a separate shrine for this God would lead to trouble with the Saivas, found authority in the Varāha Purāṇa, first part, chapter 61/29, to regard God Śrīniyāsa himself as Nrisimha in form, and therefore set up a separate shrine in the temple of Śrīnivāsa with the tower called Ānanda-Nilavam in front of Śrīnivāsa himself and ordained the conduct of the worship of this form of Vishnu there.

The image of Nrisimha half way up the hill.

The Mārkandēya Purāṇa, chapter 2, states that a disciple of Agastya by name Suddha along with the Rishi Mārkandēya once went up the hill of Vēnkaṭāchalam. On the way, near the cavern sacred to Nrisimha, it is stated that Mārkandēya had a vision of Nrisimha. On the basis of this Rāmānuja set up a Nrisimha image on the spot where God Nrisimha appeared before Mārkandēya, and arranged for the worship of this deity also.

Application of the camphor preparation on the chin of Śrīnivāsa and the hanging of the shovel on the temple tower.

Rāmānuja had directed one of his disciples Anantārya, a great devotee of Vishņu, to maintain the flower garden for the service of Śrīnivāsa. Anantārya took great interest in this work and was doing all the work of the garden himself without seeking assistance of others, and when

ever earth had to be dug and removed, he drew upon the assistance of his pregnant wife to carry the earth for him. On this, God Śrīnivāsa was moved to pity for the woman, and, assuming the form of a young bachelor (vatu), took the basket of earth from the lady and was carrying it himself. Anantārva was wild with the young bachelor for doing what he regarded as an impertinent act. All this warning fell on deaf ears. Getting angry once, he struck the bachelor with his shovel, which struck him at the chin and left a depression there. When he went to worship Śrīnivāsa that day, he found blood dripping from the God's chin. Guessing that it was no other than Śrīnivāsa himself that appeared as the offending bachelor, he collected the pollen from the flowers of Vishamacchada and pressed it on the wound to stop the blood, and begged the God to excuse him for the offence of hurting him. Pleased with his devotion Śrīnivāsa thought it but right that the wound should remain as it was, and asked him to place the shovel with which he hit him at a prominent place in the temple, so that it may be seen by all. This was carried out and ever since that time, on the occasion of the daily worship. Śrīniyāsa is anointed with the camphor mixture on the mark of the wound at the chin.

#### The Purattāśi (September-October) Festival.

As directed by Rāmānuja, Anantārya (Ananta Āļvār) had set himself up in Vēnkatāchalam, having made a big flower garden, and a large tank to irrigate it. He was engaged in the daily service of supplying flowers to the temple from this garden. God Śrīnivāsa demonstrated this devotion of Antārya to the public by a miracle. He assumed the form of a prince and made Padmāvatī take the form of a princess. They both of them engaged themselves in the pleasant occupation of collecting flowers every night in Anantārya's flower garden. Having found that somebody was depriving the garden of its best flowers so sedulously cultivated for God's service, Anantārya kept watch for eight days, and at dead of night on the eighth day discovered the pair moving about in the garden. He tried to capture both of them, but God Śrīnivāsa managed to dodge him and enter the temple. But Padmāvati, in the form of the

orincess, could not run as fast, and was actually caught and tied up to the champaka tree in the garden. Padmāvatī with great deference prayed to Anantārya that he might capture the husband, but might let her off, treating her as his own daughter. In the course of this colloquy day dawned, when the temple establishment entered the temple and opened the sanctum. God Śrīnivāsa let them know, through one of them, that what took place in the garden was his own doing and commanded that Anantarya might be brought down together with Padmāvatī. On hearing this Anantārya was transported with He came over with his basket of flowers, carrying Padmāvatī on his head, and set her down at the feet of \$rīnivāsa. Having heard of this occurrence, Rāmānuja directed that, in memory of this miracle, the God may be taken in procession, on the seventh day of the Purattāśi festival, round the town, and on the eighth, the day of the car festival, Anantārya may be presented with a garland of flowers and other gifts from the God himself.

The story of the God at the foot of the Tamarind Tree.

Tirumalai Nambi (the maternal uncle of Rāmānuja and a grandson of Alavandar) was commanded by Alavandar to go and settle down at Tirupati and perform regularly the duty of bringing water for the ablution of the image in the temple there. He had settled down at Tirupati for this purpose, and, when Alavandar had passed away, Ramanuja went over to him to have the Ramayana expounded to him. Well pleased with this, Tirumalai Nambi expounded to Rāmānuja the Ramayana with all its esoteric explanation. Rāmānuja arranged to live in the town of Tirupati at the foot of the hill as he thought it would be desecration that he resided on the hill. Tirumalai Nambi on the contrary, engaged in the temple service, had necessarily to live there and the two had arranged to meet half way up the hill. They fixed upon a tamarind tree far down the hill as their meeting place where the Ramayana was being expounded regularly. Having gone through this course of instruction for a year, Tirumalai Nambi one evening felt some contrition that because of this Ramayana work, he had to forego the midday worship of Śrīnivāsa. Having expressed

this feeling before God Śrīnivāsa that evening, he went to bed as usual. God appeared before Tirumalai Nambi in a dream and promised to show himself to him at midday thereafter. Tirumalai Nambi went about his work as usual with the recollection of this dream. One midday, Nambi felt the smell of civet, musk, the camphor mixture, etc., associated with the worship of God as when the temple worship was going on, and suddenly he saw before him a pair of foot impressions of the God with the leaves of basil offered in worship. Surprised at this sudden appearance both Nambi and Rāmānuja built up a shrine for the foot-mark at the foot of the tamarind tree, and consecrating it, properly arranged for its daily worship. As several Puranas have stated that in the age of Kali, God Vēnkatanātha was the God complete, Nambi and Rāmānuja arranged that all people without distinction of caste, including the Chandalas, might come and worship there at the foot of the tamarind tree. They were to take their bath at a tank called Chandala Tirtha near about, and then come and circumambulate and offer worship at the foot marks of the god under the tamarind tree. As prescribed in chapter 62 of part i of Varāha Purāna, every one that wished to worship Śrīnivāsa had to come to the spot, and, crying out the name of Govinda should offer worship at the foot and then proceed higher up the hill to the temple.

The story of the image of Śrī Rāma in the temple of Śrīnivāsa.

Once upon a time, as it is stated in the Vasishta Rāmā-yana, there lived on the banks of the Kritamālā (Vaigai) to the south-west of Madura of the south, there was a Rishi by name Viśvambara in the town of Kalavingam (sparrow). Having recollected the offer of protection by Rāma to Vibhīshana, he set himself up in penance to realise this particular act of grace on the part of Rāma. Śrī Rāma was gracious enough to give him a view of his offer of protection to Vibhīshana. That Rishi made an image of what he saw and set it up there in a shrine and worshipped it daily. Some time after, there was a great disturbance in the town, and the image of Rāmachandra there directed the Vaishnavas there, through one of them, who be

came possessed of him, to be taken over to Vēnkaṭāchala. They therefore removed the image from there, and, carrying it to Tirupati, set it down in front of Tirumalai Nambi at the foot of the tamarind tree, as he was expounding to Rāmānuja Vibhīshaṇa seeking refuge of Rāma. Being quite surprised at the coincidence, both Nambi and Rāmānuja took the image of Rāma from there with Jānaki his consort and other attendants, and set these up according to the Vaikhānasa Āgama, and ordained the daily worship of these along with the worship of Śrīnivāsa as has been stated in the Tiruchanda Viruttam of Tirumaliśai Ālvār (87).

#### The Story of Varāha.

Rāmānuja also ordained that the God Varāha on the west bank of the Svāmi Pushkariņi should be worshipped first by those going to worship Śrīnivāsa. This was laid down in several Purāṇas describing the merits of Vēnkaṭachala such as the Pādmapurāṇa, as they state it clearly that Varāha was there even before Śrīnivāsa; that he should be worshipped before Śrīnivāsa is laid down in the 8th chapter of the Brahma Purāṇa, and in the 5th chapter of the Bhavishiyottara Purāṇa.

When Rāmānuja had set up the image of Govinda Raja in his shrine in Lower Tirupati and ordained that worship should be conducted as if Vēnkaṭachalam and Tirupati were one place of worship, he arranged it that when the final evening ceremony of sending God to sleep was performed, these people engaged in temple service should be presented with garland in the shrine of Viṣvakṣēna (an attendant god answering to the controller of the household), before locking up the temple for the night.

#### Sixth Stabaka

The account of Tirumalai Nambi's Association with Tirupati.

Tirumalai Nambi (who, by the way, was according to the Guru Paramparas a grandson of Alavandar) was one among the younger men in Śrīrangam, who was in the habit of attending at Alavandar's exposition of Vaishnavaism. Alavandar whose name was Yāmunāchārya was among the

teachers (Āchāryas) of Vaishnavism coming really two generations after, but almost as the next important successor of the first Achārva Nāthamuni. One of the main functions of these teachers is to expound the cardinal texts of Vaishnavism. On one occasion he was expounding the Tiruvāymoli, the principal work of Nammālvār regarded as an exposition in Tamil of the essence of the Veda. In the course of exposition of the third ten of the third Tiruvāymoli, he expatiated upon the great religious merit of the holy place Tiruvengadam and pointed out that, in such a holy place, it would be very desirable indeed for one to render service to the God by providing water for his ablution and flower for worship and decoration. He wound up by expressing his great regret that at his age, he could not undertake the important and meritorious service. Young Tirumalai Nambi immediately got up from the audience and volunteered to go to Tirupati and render this service to the God by residing there. To demonstrate the great devotion of Tirumalai Nambi, the God at Vengadam assumed the form of a hunter as Tirumalai Nambi carrying the water pot on his head was going towards the temple from the holy water of Pāpanāśa. The hunter begged of him for a little of the water that he was carrying, as he was very thirsty. Naturally Tirumalai Nambi declined to desecrate the water for the holy service by using a part of it for the purpose of drink, and so walked along quietly. The hunter kept following him as he thought. As the Nambi was repeating the Prabandha verses of Kaliyan (Tirumangai Alvar) and moving on, the hunter made a small hole in the pot by the arrow that he was carrying in his hand and gradually drank off the whole water. Having gone some considerable distance absorbed in his recital of the Prabandha, Tirumalai Nambi felt that the burden on his head had become very light, and discovered what had happened, as the hunter was still drinking the water. To his angry question whether it was proper for him to have done what he did with the water that he was taking to the temple for God's service, the hunter coolly answered "O, Grandfather, do not be distressed about the water. little way down is a holy pool of water from which you can take water for the temple service instead". He led the Nambi

some little way and pointed to the holy water of Akasa Ganga, and said that "This is the holy Ganges water itself. and you might bring this daily for our service". Having said this to indicate that he was no other than God himself, he disappeared. Struck with wonder at this exhibition of grace by God to his devotees, he became the more devoted, and was serving God with water taken from the Akasa Ganga instead of from the distant Pāpanāśa. Since the God himself addressed him Tāta (grandfather), he was thenceforward known Śrīśaila Nātha Tātāchārya or in Tamil, Tirumalai Tātāchārya). Γirumalai Nambi had a son by name Rāmānuja. When he died early, he had adopted a son, who was known as Kumāra Tirumalai Nambi. Tirumalai Nambi often used to call him Tāta, and he came to be known thenceforward as Tātāchārya. Since he was friendly to everybody in the locality, he became popular and was designated Tolappa Tātāchārya or Tātārya, the friend. Having spent some time longer in this service, Tirumalai Nambi ultimately passed away. Rāmānuja arranged in memory of Tirumalai Nambi the annual celebration of a festival in which the God is given an ablution on the day following the Adhyayana Utsava (festival of the recital of Prabandhas). The image of the God is to be seated in the hall Mangalagiri. A number of Śrī Vaishnava Brahmans used to go to the Ākāśa Ganga and bring water from there chanting all the way the Prabandha of Tirumangai Alvar, and carrying the water in procession through the four streets running round the temple, bring it into the temple and with the water perform the ablution of the image and satagopa (sin-destroyer; this is of the shape of the head gear made of metal covered with gold, carrying on the top of it a pair of sandals symbolical of the feet of God).

#### The Account of Anantarya.

Anantārya belonged to the West country and was born at Lughunūtanapura on the banks of the Kaveri (Śirupudupaṭṭaṇam or Śiruputtūr). His father was a Kēśavāchārya of the Bharadvaja gotra. The date of his birth is given as Kali 4154 or Śaka 975 expired, the year Vijaya, the month of Chaitra and nakshatra Chittra. Having received his early

education and attained to much competency, he went down to Śrīrangam, along with a number of others including Yegñēśa. to Rāmānuja, who then was teaching in Śrīrangam. nuja welcomed them among his pupils and was giving them instruction in the Vēdānta. One day Rāmānuja enquired who among the number of his disciples was willing to volunteer service at Venkatachala to supply flowers, etc., to God Vēnkatanatha there. Most of them shrank from it as the place was cold and otherwise uncomfortable for a permanent residence, while Anantārya bravely got up and offered his services. Rāmānuja applauded his courage and sent him there. It is this that gave him the later name Ananta-purushārya, purusha being the equivalent of a manly man. He went to Vēnkaţāchalam and laid out a big garden and even constructed a tank for the purpose of watering it. He took the flowers from this garden and offered them for the daily service in the temple. Having heard that at one time Yāmunāchārya had a little cottage put up near the temple and from there was doing the flower service, he built up a Mantapa on the same spot, and set up an image of Yāmunāchārya and arranged for conducting the worship of Yāmunāchārva in that pavilion. generally strung the flowers together into garlands in that pavilion and took them over for service to the temple at the time of worship, carrying them on his head. Anantārya went on doing this service with his son who was called Ramanuja.

#### Seventh Stabaka

The organising of some other festivals as a result of a careful investigation of Vēnkaṭachala Māhātmyam.

The first point discovered was that the hill Vēnkaṭachala was Vishnu himself. This is stated in the following Purāṇas;—Mārkandēya Purāṇa, Part ii, Varāha Purāṇa, part i, chapter 34/2, Vāmana Purāṇa, chapter 21/2, which state clearly that sages like Suka, great devotees like Prahlāda and royal saints like Ambarīsha all regarded the hill itself as a form of Vishnu, and therefore always remained at the foot of the hill not to desecrate it by walking up the hill. Having known this, Rāmānuja himself followed the example by remaining

in Tirupati and only going occasionally up the hill praying for God's grace for the desecration that he had necessarily thus to commit. It is from Tirupati at the foot of the hill that he went up a part of the way daily to read Ramayana with Tirumalai Nambi. In the course of this kind of life, he felt it necessary that those engaged in temple service should be free from any liability for desecration, and made certain arrangements in consultation with his teacher Tirumalai Nambi, and his disciple Anantārya. The following are the regulations made:—

- 1. On the authority of Varāha Purāṇa, part i, chapter 52/21, it is only those who are required for immediate service of God that should reside on the hill. Everybody else should live only at the foot, going there for worship on the necessary occasions.
- 2. Those that live in Vēnkaṭāchalam and pilgrims that come there, should cook in the temple itself and with articles of food used in the temple service, and it is only in this way that they should conduct their festivals and ceremonies, as laid down in the Skanda Purāṇa, Svarṇamukhi Māhātmya.
- 3. Those living in Tirupati should not cultivate flower plants for purposes of their household worship. They must use only flowers intended for the worship of Śrīnivāsa, but only after the requirements of his worship had been met. This is laid down in the 7th chapter of the Brahmōttara Purāṇa.
- 4. Those living on the hill should get down when they they feel the approach of death.
- 5. Animals and birds on the hill being God's creatures should not be hunted and killed even by the hunter folk living on the hill. This is laid down in Varāha Purāṇa, part i, chapter 44/12;
- 6. Those who go on pilgrimage to the hill of Tirupati should not take with them vehicles or sandals or other protection for the feet. This is laid down in Varāha Purāṇa, Part 1, chapter 51/19, and Vāmana Purāṇa, chapter 34/25. The limits for the holy place in Vēnkaṭāchalam are laid down in Varāha Purāṇa, part i, chapter 49/17. It details Mahādēva's request to live in proximity to the God with a view to

worship him daily which was not granted, and the fact that he was asked to make his abode at the foot of the hill to the south-west of it on the bank of the Kapila Tirtha. Therefore all the distance between Svāmi Pushkarini and Kapila Tīrtha is marked out as holy for Vishnu. Therefore through a radius of one yojana (7 to 8 miles) round the Svāmi Pushkarini is regarded holy because of the presence of God; and all that is laid down above, will apply to that whole area. Within this area no temple to any other god should or could be erected. Whatever people do in accordance with these regulations does not make them liable for any desecration. Tirumalai Nambi and Anantārya laid down these regulations of Rāmānuja before the God in the sanctum and prayed for his approval, which was expressed through one of the worshipping priests becoming possessed and giving divine assent. This was accepted by all those associated with the temple and in residene on the hill.

The appointment of a bachelor (Ēkāngi) for taking care of whatever belongs to Śrīnivāsa.

Rāmānuja wanted someone to see that these regulations were carried out and that the worship itself was conducted according to regulations after the death of Tirumalai Nambi and Anantārya. Someone was also required to see that there was no quarrel about these matters. He was to be a man of learning, capable of instructing the local ruler, and of sufficient renunciation to have any desire for himself. So Rāmānuja arranged it that an unmarried man (Brahmachāri), such as is prescribed in the Paramēśvara Samhita be chosen and given the coloured robes of a sanyāsin, and that he carry on the administration of the temple under the orders of Tirumalai Nambi and Anantārya. He also entrusted him with the image of Chakravarti Kumāra (Rama) and a seal with the mark of Hanumān for him to seal up the treasury, and a key with which to lock up the temple for the night.

The Installation of a Sanyāsin (Yati) called Vēnkatanātha Saṭagōpa Yati by Rāmānuja.

Rāmānuja during his first visit to Tirupati arranged to secure the gift of a village called Bālamandyam irrigated by

a canal from the river by one Viṭṭala Dēva Rāya, his disciple. He then asked a few families of Śrī Vaishnavas to go and settle down in Tirupati. It was also at this time that he learnt the Rāmāyaṇa from Tirumalai Nambi. When after a year's stay he wanted to return to Śrīrangam, he gave to Anantārya, who was disconsolate at parting, an image of his own likeness. He then left for Śrīrangam taking with him his cousin Govinda Nambi.

On the second occasion of his visit to Tirupati, he had to settle the question whether the God there was Vishnu or any other. He established successfully and to the satisfaction of the Yādava Rāja that it was Vishnu and, through the good offices of the Rāja, he got the Vimāna tower, pavilion and such other structures for the temples built. It was also on this occasion that he took up the image of Govinda Raja from Chitrakūta cast out by the Chola Krimikantha and got him established in a temple along with Goda Devi. He also got constructed through Tirumalai Nambi and Anantārva a shrine to Hanuman, and set up there the image of Chakravarti Kumāra (Rama) given to him by Tirumalai Nambi. He ordained the bachelor who was a disciple of Anantārya and installed him there as described in the Paramēśvara Samhita, giving him the red robes and appointing him guardian of the shrine, Sēnāpati. He also gave him the seal bearing the mark of Hanuman, a seal-ring, a pennon with the mark of the bell on it, and the key of the temple. He got the Yadava Raja to pass an order that all those residing in Venkatachalam should act according to his commands. He then left for Śrirangam. When again he visited Tirupati at the ripe old age of 102 in the year Kali 4220, Śālivāhana Śaka 1041, he entrusted, in to his own great age, the whole management to Anantārya who was then 66 years old to rintend the management of the temple. Since the management could not be conducted whole one bachelor sanyāsin, he also ordered he might be made a full sanyāsin, and given two or three assistants by appointing brahmachāris (bachelors) to these offices as in his own case. Seeing that a special kind of service should be instituted in the temple as described in the Tiruvāymoli of

Nammālvār, the third ten, third section, he appointed a special devotee for this purpose under the name Satagopa Yati. He entrusted him with the worship of the image of Rāma. Then he chose from among the disciples of Anantarya four and made them bachelor sanyasins to assist him. He then told Yādava Rāja to conduct the management of the temple with the assistance of Anantarya, on account of his old age, owing to which it was not possible for him to be visiting Tirupati often. Under the direction of Anantārya, Satagopa Yati and the four Brahmacharins should actually carry on the services to the temple. These four bachelors took over the work of the one bachelor before, and put themselves under the direction of Satagopa Yati. He commended Anantārya as the most capable among his students, and bespoke the Yādava Rāja's consideration for him. He also informed the Yādava Rāja that similar arrangements were required in all the Vaishnava shrines and that he had instituted (throne) for his disciples, and enthroned āchāryapītha and made them the Āchāryas. āchāryapurushōttamas should these the Padmottara, Chapter I. These Achārin as a body were to keep an eye upon the vapurushas proper conduct of worship in all the temples dedicated to Vishnu. When a number of these came together, they must be treated with respect and rewarded as prescribed in the Sandilya Śruti. Having made these arrangements Rāmānuja pointed out to the Yadava Raja that Anantarya was the seniormost among those present at the time, and that he might do everything with his advice. This person Anantārya, with some of your descendants, Satagopa Yati representing him, and a certain number representing Tirumalai Nambi should be appointed for the future as such are not at the moment here present, and asked him to carry this out. He further instructed that one belonging to the Satamarshana gotra should be appointed for this service as Nathamuni, Kurukai Kavalappan, Yāmuna-muni and other great teachers belonged to this gotra. Having made these regulations, he got down the hill, for Govindarajapattinam wherefrom he left for Śrīrangam, after instructing the Yadava Raja to see to it that the trouble created

by the Saivas was not repeated either in the one place or in the other.

The setting up of the image of Rāmānuja in Vēnkatāchalam.

Sometime after, Anantārya having heard of Rāmānuja's nirvāna (giving up of his body) prayed to God Śrinivāsa, with great sorrow, and put forward а that, in recognition of the great services of Rāmānuja to humanity generally, he might condescend to recital permit of the of the centum Rāmānuia Nūrrandādi composed in praise of Rāmānuja by one of his disciples, Amudan of Śrīrangam, during the Adhyayana Utsava, and that he might permit of the setting up of an image of Rāmānuja within the precincts of the temple and the arranging for the conduct of daily worship to that image with a view to the promotion of his teaching and the perpetuation of the arrangements that he had made. The God expressed his assent through one of those present.

On another occasion a certain Śatagopa who was appointed to carry out the wishes of Śrīrangarāja (Śrī Rangarāja Vigñapti Kārya) who instructed Rāmānuja himself in the Prabandhas of the Alvars took the opportunity, during the festival in the month of Karttika to appeal to Ranganātha for permission to go to Tirupati. Having worshipped the God Ranganātha, he proceeded to the Rāmānuja mantapa (pavilion) in Śrīrangam and obtained the approval of Rāmānuja for his proceeding to Tirupati with a view to singing the Prabandhas in the Devagana on the hill. Having received Rāmānuja's approval, he started on his journey. broken his journey at Conjivaram to worship Varadarāja, he proceeded onward to Lower Tirupati at the foot of the hill. Having offered his worship at the Govinda Raja shrine, he walked up to the foot of the hill, and, worshipping again the foot-marks under the tamarind tree, and the Nrisimha image enshrined in the forest near about, he went up the hill to here Tirumalai Nambi and Anantarya were. Having ex-Ehanged courtesies with them, he took his bath at the Svāmi bushkarini, and, having completed his daily services, went and offered worship at the Varaha shrine as instructed in the

Tiruvöymoli of Parānkuśa, and then proceeded to the temple of Venkatanātha (Śrīnivāsa). There he offered his worshir to the God in prescribed form, and having accepted his tirthe (holy water) from the katāha (the vessel in which the water used in ablution of the image is preserved), he also offered worship at the shrine of Visvaksena, Nrisimha at Venkatachala, Garuda and other attendant deities in the temple. Then having got round the temple rightwise, he went into the precincts of the God, and, as directed in the Periya Tirumoli, he sang the Tirumoli of the Alvar. Then, praying for the intercession of Lakshmi, he made his self-surrender to the God and had a complete view from head to foot of the image there. He was then commanded by God in the usual fashion to sing a few verses from the Prabandha of the first Alvars. He did as he was commanded and pleased God immensely. Having been rewarded by God with the gift of the holy water and other things usual in reward for his services, he went up to Tirumalai Nambi and Anantārya. Having been requested by them to begin the Adhyayana Utsava daily by chanting the first ten of Periya Alvar's Tirumoli. He rendered it musically first, and then the rest of the Prabandhas during the festival. He took leave and left for Śrīrangam and reported all that had taken place to Rāmānuja.

Well pleased with what had been done, Rāmānuja ordained that the Prabandha of the first Ālvārs may be sung first, and then the other Prabandhas, all of them being alike set to music and musically chanted. In order that this may be done regularly he appointed one from among the descendants of Nāthamuni for this particular task and gave him the designation Śrīśaila Vigñaptikārya, and sent him to Tirupati with a letter to Anantārya. Having reached Tirupati with the letter, this Śrīśaila Vigñaptikārya handed the letter over to Anantārya and went to the sanctum of Śrīnivāsa along with Anantārya. Anantārya intimated to Śrīnivāsa the wish of Rāmānuja in regard to Śrīśaila Vigñaptikārya, and, having received God's approval, asked him to reside in Tirupati and keep conducting his services as directed by Rāmānuja.

The above resume of the work Śrī Vēnkaṭāchala Itihāsa Mālā gives more or less a clear idea of the contents of the work. A critical evaluation of the material contained in it would be necessary before it can well be used for purposes of reconstructing a history of Tirupati so far as that important epoch is concerned. The epoch is of particular importance as practically the whole organisation of worship in the temple seems based upon the arrangements that Rāmānuja is believed to have made there.

The work claims to have been compiled by Anantarya. If he was the disciple of Rāmānuja deputed to carry out Rāmānuja's directions and see to it that the affairs of the temple were managed satisfactorily thereafter is doubtful. From the details given in the work itself, he was Rāmānuja's junior by about 36 years, and had been contemporary not only with Rāmānuja but even with his uncle Tirumalai Nambi, so that Tirumalai Nambi, Rāmānuja and Anantarva between them would perhaps have covered about a century of time. The precise date given for the birth of Rāmānuja is Saka 939, equivalent to A.D. 1917, and, by all accounts, he is said to have lived for a period of 120 years, which would take him to A.D. 1137 for his last year. He must have passed away either that year or the year following. the course of the narrative contained in this work, he is made to say to the Yādaya Rāja that he was too old to be able to make other visits to Tirupati as he was 102 years at the time. That would mean he had just about 18 years of life left, and that again would mean the actual date under reference is A.D. 1118 or 1119 when Anantarya is said to have been 66 That is the date for Rāmānuja so far as the Guruparampara accounts and the account of the Itihasa Mālā are concerned. We have no means of checking this by any other direct sources of information, as we have none. But then this can be checked in a way by the traditional account of the life of Rāmānuja which brings him into contact with rulers who lived at the time and rendered him assistance in various ways, such as for instance the Yādava Rāja who figures so largely in this narrative. There are three rulers that come into view in the account of his life, a Krimikantha Chola, a Chola sovereign who died from an abcess in the neck which was so bad and severe an attack that worms appeared in the

abcess. Hence the name. Of course if the Vaishnava accounts are to be believed in their entirety, he is supposed to have suffered from this fell disease because of the dessecration purposefully carried out in regard to the Vishnu temple of Govinda Rāja in Chidambaram. In regard to this particular matter we come upon what seems to be a very serious discrepancy. Assuming for the moment that the date as given for Rāmānuja in these works is correct, Rāmānuja's life would be covered by the whole of the 11th century practically and the first 38 years of the 12th. If for our purposes we neglect the first 25 years or even 30 years of Rāmānuja's life as uneventful and anterior to his having become anything prominent, it would bring us to the second half of the 11th century for his active life, and almost the following 40 years of the next century. During the former period, and a very considerable part of the latter, the Chola ruler happened to be the great Chola, Kulottunga Chola I, A.D. 1070 to 1118; his last year may have been a few years later. He was followed by a professed Vaishnava Vikrama Chola who ruled from A.D. 1118 to 1136. He was in turn succeeded by Kulottunga Chola II, a comparatively young man and a devout Saiva. The unsettling of the arrangements in Chidambaram, and the throwing out of the main image of Govinda Rāja into the sea were acts of desecration said to have been brought about under the orders of this ruler, and the circumstances are described to us in literature, contemporary literature, that has come down to us. The Cholas were in the habit of confirming their accession to the throne by having themselves anointed in the coronation hall on the east bank of the tank in the temple at Chidambaram. The story is that when the anointing was over and the procession was formed to start from the hall to go round the town, the elephants, the horse and the foot soldiers of the court that had been drawn up, along with the contingents brought by the subordinate rulers, found too little room to move about, and finding that there was such a crush in front of the Nataraja shrine on account of this, the prince enquired what buildings they were that obstructed the front yard of the court so badly. Being told that it was the shrine of Govinda Raja lying there, he replied smartly that the place for the lying of Vishnu was not the

front yard of the temple of Nataraja, his favourite deity, but the sea, and ordered therefore that the Vishnu image might be cast into the sea. The order was probably carried out literally. This could have been only somewhere about A.D. 1135 or 1136, the year of accession of Kulottunga II. Kulottunga I was not fanatical enough to do that for one thing; and he made actual grants and even detailed arrangements regulating worship in respect of Śrīrangam about the year A.D. 1084, even providing for the recital of the Prabandhas of Kulaśēkara Ālvār and Tirumangai Ālvār. It would be difficult to imagine that he was responsible for this desecration; the more particularly in the face of the definite statement in the works of Otta Kūttan, the poet who was the tutor to Kulottunga Chola II as prince. This is one difficulty which it seems almost impossible to get over. From certain incidents related in the Itihāsa Mālā, it seems to be clear that Rāmānuja had already returned from the Mysore country where he had to reside for over a quarter of a century because of the offence that his principal disciple Kūrattu Ālvān gave to the Chola ruler, and of Rāmānuja having to go into exile as a result thereof to save himself from being molested by the Chola ruler for the time being. It is a well known fact, borne out by dated inscriptions, that he was responsible for the adoption of Vaishnavism by the Hoysala ruler Bitti Deva, who ever afterwards adopted the style Vishnu Vardhana, although the Kannada word Bitti is an actual Kannada form of the Sanskrit Vishnu. But this Vishnu Vardhana did not come to the throne till almost the end of the first decade of the 12th century. The third ruler under reference is a Yadava Raja whose invitation it was that brought Rāmānuja to Tirupati for the second time and who afterwards rendered so much service by assisting Rāmānuja in carrying out his instructions with respect to the temple at Tirupati as a local ruler responsible for the ordering of the worship in the temple. There is so far no inscriptional evidence for the existence of a Yadava Raja o early, the earliest Yādava Rāja figuring in inscriptions coming almost about the end of the 12th century. But that is not a very great bar and cannot constitute a vital objection as there might have been Yadava Rajas ruling in the locality who might not have done anything which would ordinarily be recorded in the inscriptions. The local rulers were known Yādava Rājas as a family name, and we know of Yādava Rājas who played important parts later. They must have had their ancestors as local rulers without having achieved any distinction to come down to us in inscriptions. It may be that the traditional date for Rāmānuja is pitched a little too early, and a readjustment of the dates may be necessary. But that is a question that cannot be definitely settled here and now.

Rāmānuja's connection with Tirupati, however, need not be rejected on that account. The territory dependent upon Tirupati, as an important centre, had been brought under Chola rule when the second Chola Aditva of the new dynasty conquered the Tondamandalam and annexed it to the Chola empire. Later inscriptions record that that Chola died at 2 place called Tondaman Arrur, a place now in ruins on the banks of the Svarnamukhi not far from Kālahasti, called now Tondaman Nadu. There are inscriptions which name this place Tondaman Perur or Tondaman Perarrur even. Therefore the Chola power must have extended in reality to this region pretty early on the establishment of the dynasty. This Chola Aditya's dates would be the end of the 9th and the initial years of the 10th century, as his successor Parantaka came to the throne in A.D. 906. Aditya is said to have built 300 temples to Siva on the banks of the Kaveri, clearly indicating his enthusiasm for Siva worship and his personal devotion to the promotion of Saivism. It would not be very difficult to imagine that since then there had been a certain amount of religious ferment, and if the Saivas made an effort to gain the upper hand to set up Saivism as perhaps the dominant religion, it would be nothing strange or even unnatural. The period of the great Chola rulers culminating in that of Rājarāja the Great, the builder of the temple at Tanjore, must have been a period of Saiva propaganda, that is the whole of the 10th century with perhaps a decade or more of the previous century being included in it. It is not unlikely that at some period, it must be in the latter half of the tenth century, there was a squabble over the character of the temple at Venkatāchalam, and a dispute between the Saivas and the

INTRODUCTION (LIE PRINCIPAL 8) Vaishnavas might have come to a head calling for the intervention of the Yādava Rāja of Nārāyaṇa intervention might have been sought by the standard even with the countenance of the Yadava Raja to settle the question. The disputation that took place between Rāmānuja and the Saivas is given in full detail, and there is nothing in it that could be cavilled at in respect of the sources quoted in authority. Therefore Rāmānuja's intervention in the affairs of Tirupati seems natural enough, and all the arguments that he adduced are arguments that are available for examination Without going into unnecessary detail in regard to this question Rāmānuja's answers must be considered conclusive for the believing people. But for the more critical, and to some extent unbelieving audience, the authorities quoted may not be acceptable in their entirety. But the following should ordinarily suffice. Be the form of the image what it may, some peculiar features of the image are certainly noted by the early Alvars themselves, these early Alvars and their followers subsequently, none of them had the slightest doubt that the shrine was a holy shrine of Vishnu, the peculiar features notwithstanding. It is not merely the Alvars who have The author of the Silappadhikāram, Ilangō held that view. Adigal, who was certainly not a Vaishnava, he was probably a Buddhist, has simply no doubt that it was a Vishnu god in the shrine there, and describes it in the most graphic language so as to leave absolutely no doubt in regard to the matter. Coming further down in point of time, the place was a well recognised Vishnu shrine in the days of the later Pallavas, as the Tamil Mahābhārata by Perumdēvanār, a contemporary of Nandivarman of Tellaru refers, in one stanza in the part of the work that is available to us, that Vengadam was a Vishnu Therefore there is a continuous tradition from the early centuries of the Christian era down to almost the 10th century A.D. that the shrine was a Vishnu shrine notwithstanding the peculiar features. The third stabaka of the work most effectively disposes of the contention successively that the figure may be that of Subrahmanya, or Siva Mahadeva, or even A Rig Veda verse is quoted in authority for the contention that the hill tops were sacred to Vishnu. The verse

as interpreted by Rāmānuja makes it refer to Tirupati itself. But this need hardly be the case with Tirupati in particular, the vedic verse meaning it generally in respect of hill tops. That verse in the Rig Veda is reinforced by a passage in the Yajur Veda which puts it in more unmistakable terms that the governing deity of the hill region is Vishņu. It is probably this Vedic idea that was at the root of the statement conveyed in the Sūtra of the Tolkāppiyam that the mountain region of land was a region sacred to Māyōn (Krishṇa-Vishṇu).

In regard to the rest of the work the details of organisation are probably correct as they do continue down to the present times. A suspicion has been cast upon the work, that it may be a modern composition foisted of course upon the name of Ānandālvār, the contemporary of Rāmānuja. This is quite possible; but the work itself does not make the claim. A careful reading of the work does not show anything in it that should make the work a modern composition foisted upon an old name. There is nothing on the face of it to cast a suspicion upon the character of the work, and it would be safer to hold the work genuine till we came upon something precise which militates against that position. We are content to leave it there for the moment and leave it to our readers to judge for themselves whether the work is genuine or spurious.

EDITOR.

### श्रीः

## श्रीनिवासपरब्रह्मणे नमः श्रीमते रामानुजाय नमः

हैमोर्ध्वपुण्डमजहन्मकुटं सुनासं

मन्दस्मितं मकरकुण्डलचारुगण्डम् । बिम्वाधरं बहुल दीर्घकृपाकटाक्षं श्रीवेङ्कटेशमुखमात्मिन सन्निधत्ताम् ॥ ॥ १॥ श्रीवेङ्कटाद्रि कलिकालभवेतिहास-मालां पवित्र सुचरित्र सुगन्धिपुष्पैः । सन्दर्भयामि रुचिरां हृदये निधत्तां श्रीमान् हरिः परम भागवतावलीच ॥ ॥ २॥

श्रियःपतिः श्रीवैकुण्ठनिकेतनो नित्यमुक्तानुभाव्यो निरितशयानन्दयुक्तः सर्वेश्वरः परमकारुणिको भगवान् अनान्नात निजनित्यकैङ्क्यरसानुभवगन्धान् पुनः-पुनरिमन्नेव घोरतरे अनन्तक्केशभाजने संसारसागरे मज्जनोन्मज्जपरायणांश्च संसारिणो जीवान् अनन्तेनापिकालेन अविदित निस्तारोपायान् निजदिव्यचरण निलन युगल शरणो करणेन समुद्दिधीर्षः श्रीवैकुण्ठ लोकात् सुदूर्गमह समागत्य श्रीमित वेङ्कटाचले कृतनित्यसन्निधानः परमकरुणया दक्षिणेन पाणिना सर्वभूतनिजचरण कमल समाश्रयण प्रदर्शनमुद्रां, सन्येन पाणिना निजचरणकमल समाश्रित सर्वभूत संसारसागरजानुदन्नता विशदीकरण मुद्रांच दधानः सर्वभूतहक्पथ गोचरः समिन्धे खलु ॥

वर्तमानस्य ब्रह्मणो द्वितीयस्मिन् परार्धे प्रथमे श्वेतवराहकरुपे सप्तमे वैवस्वत मन्वन्तरे अष्टाविशेऽस्मिन् महायुगे कल्यिुगादौ श्रीमति नैमिशारण्ये संप्रवृत्ते दीर्घसत्रे सङ्घराःसमेतायां महर्षिगोष्ठ्यां सकलेतिहासपुराणार्थकोविदो भगवद्वाद-सयणान्तेवासी रौमहर्षिणः सूतः सकलेतिहासपुराणार्धप्रतिपादनपरः श्रीवेङ्कटाचला-नुबन्धीन्यपि पवित्रणि चरित्राणि संकथयन् तदीयेषु भावि चरित्रेष्विप भूत चरित-निदर्शन मुखेन कानिचित् विस्तरेण कानिचित् संक्षेपेणच प्रतिपादयामास ॥

तदुत्तराणि एतत्किलयुगभवान्येव कानिचिद्धिशेष चरित्राणि इहप्रति-पाद्यन्ते ॥

तत्र प्रागेव पुराणवचनप्रतिपन्न भाव्यवतारो य एष तोण्डमान् चक्रवर्तीति विख्यातो भगवतः श्रीनिवासस्य भक्ताग्रेसरो भूपतिर्वभूव — विक्रमार्कादिशक पुरुषेभ्यः पश्चात् इतश्च किंचिःपुरस्तादिसन्नेव कलियुगे ।

तस्मैकिल दुर्विषहप्रत्यर्थि बलनिष्दनकांक्षिणे परमकारुणिको भगवान् श्रीविङ्कट नाथः स्वासाधारण चिह्न भूतौ श्रीमत्सुदर्शन पाञ्चजन्यौ दत्वा तत आरभ्य तादशनिज महौदार्थ गुणप्रख्यापनेन लोक वशीकरणाय सुदर्शनपाञ्चजन्य विहीन-करकमल एव कंचित्कालं विरराज ॥

तदानींच समंततो वसुमतीमण्डले विपुलकिल महिम्ना सकलवर्णाश्रमधर्मेषु समंततो विनष्टप्रायेषु खिण्डतेषु च देवतालयेषु म्लेच्छपायेषु च राजसु पाषण्ड प्रचुरे च लोकं धर्मेच समंततो विशिणें भगवानपारकारुण्यमहोदिधः श्रियःपितः धर्मविष्ठवमसहमानः कदाचन निजमन्तरङ्गिकंकरं तल्पमूतं अनन्तं धरणीतले अवतीर्य सर्वानिप वर्णाश्रमधर्मान् स्थापयित्वा पाषण्डिजनानुद्भ्य विशुद्धतमं परम वैष्णवधर्मे वर्धयित्वा यथापूर्वं भगवन्मन्दिराणि संतत प्रवर्तमान सर्वसपर्याणि पर्यवस्थाप्य सर्वमपिलोकं यथाई संरक्षेतिन्ययुङ्कः ॥

सचानन्तो भगवता नियुक्तो धरणीतले वर्णाश्रमधर्म व्यवस्थाऽशेषजुषि द्राविडदेशे-तुण्डीरमण्डले पयस्विनीपान्ते श्रीभृतपुर्यामष्टादशोत्तर शताधिक चतुस्स-हस्री संख्येषु [४११८] कल्यब्देषु एकोन चत्वारिशदधिक नवशती संख्येषु [९३९] शालिवाहन शकाब्देषु च गतेषु पिङ्गलसंवत्सरे पूषणि च मेषङ्गते आर्द्रानक्षत्रे विदित की तेर्वे दिकशिखामणेः विशुद्धहरितकुरुतिरुकस्य केशवयज्वनः तनयतया पादुर्वभूव ॥

[प] कल्यब्देषु प्रयातेष्वहह वसुनिशानाथचन्द्राब्धि संख्ये-्ष्वायाते पिङ्गलाब्दे सवितरिच गते मेषराशिंमुगाङ्के । आर्द्राताराधिरूढे हरितकुलमणेः केशवाख्यद्विजामघा-च्छीमत्यां मृतपुर्या मधिधरणितलं शेष आविवसूव ॥

[ग] स भगवाननन्त इत्थमवतीर्णः आश्रित रामानुजाभिख्यः सकलतन्त्र निष्णातः संस्कृत द्राविडप्रकृतिकोन् द्विविधार्नाप वेदान् साङ्गोपाङ्गान् सुगाढम-वगाद्य सारतमानर्थान् संगृद्य विरचितैः वेदार्थ संग्रह श्रीभाष्यादिग्रन्थैः स्वस्करप-परस्वरूप पुरुषार्थस्वरूप उपायस्कूप विरोधिस्वरूपाणि सम्यग्विशदीकुर्वन् पाष-ण्डिनो विनिर्धूय वेदमार्गं यथावत् प्रतिष्ठापयन् तत्र तत्र संप्रसक्त देवस्थान सपर्याः विपर्यासान् परिहरन् विशुद्धतमवैष्णव धर्मे सम्यगभिवर्धयन् सकलदिव्यदेश-शिरोरत्ने प्रत्ने श्रीरङ्गदिव्यनगरे विश्वषतोनिवासमाततान ॥

अत्रान्तरे तमेतं भगवन्तं श्रीवेङ्कठनाथं समाराधयन्तः श्री वैरवानस श्री वैप्णवाः तदातदा तस्य भगवतः समुचितोपचारकरणात्प्रमत्ताः तदानींतन देशाधि-पितना यादवराजनाम्ना बहुशः शिक्षिताः तत्रस्थातुमशकनुवन्तो बहवो देशान्तरं भेजिरे ॥

एवं वृद्धतरेष्वर्चकेषु देशान्तरं गतेषु अन्येषु च प्रवलेषु श्री वैष्ण-वेषु तदानीं तत्राविद्यमानेषु छिद्रान्वेषणैकपरायणाः कतिचन शैवजनाः वैखानस-कृतापचारवशाद्वेष्णवजनेषु कदुष्णहृदयस्य तस्य देशाधिपतेर्यादवराजस्य निकटमुप-गम्य शैनेश्शोनेः संचिततद्वाल्लभ्याः इत्थं समर्थयामासुः ॥

### शैवाः-

भो महाराज श्रीवेङ्कटाचले खामिपुष्करिण्या दक्षिणे तीरे विराजमानो देवः भगवान् स्कन्द एव । तस्य च कुमार खामीत्यिप नामधेयस्य प्रसिद्धतया तत्परि- सरवर्तिनी साऽपि पुष्किरणी तदीयतयैव खामिपुष्किरणीति सर्वेरपि लोकैर्व्यप-दिश्यते। भीमसेनस्य भीमशब्देन सत्यभामाया भामाशब्देन च निर्देशदर्शनेन संज्ञैकदेशेनापि संज्ञिनो निर्देशसंभवात् कुमारखामिनोऽपि खामि पुष्किरणी शब्द घटक खामि शब्देनाभिधानं युज्यते।

किंच. श्रीवेङ्कटाचल माहात्म्य परे वामन पुराणभागे द्वितीयाध्याये-

स्कन्दः श्रुत्वा पितुर्वाक्यं मङ्गलं पापनाशनम् । पुनःपप्रच्छसंहृष्टःपितरं तत्त्वदिश्निनम् । ममापि तपसो योग्यं क्षेत्रं ब्रूहि शुभान्वितम् ॥ नविद्यास्तपतो यत्र प्रभवन्ति मम प्रभो। त्वयाज्ञप्तस्तपस्तप्स्यं भवदुःखविनाशन!॥ इत्यारभ्य---इति दत्वावरं तस्मै देवान् सर्वान्विसुज्य च । जगाम शिखिना तस्मात् कुमारो वृषभाचलम् ॥ तत्र रम्ये शुचौदेशे ददर्श सर उत्तमम्। स्नानार्थे देवपूजार्थं पद्मोत्पलस्त्रशोभितम् ॥ कृतस्नानः सरस्तीरे कुमारः समुपाविशत् । दृष्ट्वा तपन्तं वायुं च तत्समीपे षडाननः ॥ त्रिसन्ध्यं देवदेवेशं नारायणमनुस्मरन् । अतिष्ठत्तप उग्रंच समाधिध्यान संयुतः ॥ ध्यायन्नारायणं देवं शंखचक्रधरं परम् । पादद्वयालंकृत भूमिभागो-भासाज्वलन् काञ्चन तुल्यतेजाः। ध्योयन् परं ब्रह्म कुमार आस्त-परात्परं यन्महतो महत्तत् ॥ "

इत्यन्तेन ग्रन्थेन सुब्रह्मण्यापराभिधानः कुमारस्वामी श्रीवेङ्कटाचले कस्यचित् सरोव-

रस्य तीरे तपश्चर्यो कुर्वन्नास्तेति प्रतिपादनात् अथं स्वामि पुण्करिणी तीरवतीं देवः कुमार स्वाम्येव ॥ अनेन च तपश्चर्या परायणेन स्वासाधारणायुध भूतौ पाशाङ्क्रशौ तात्कालिक तपोऽवस्था विरोधितया परित्यक्तौ । ततस्तौ न दृश्यते । तस्मादेव-मादिभिहें तुभिरिदं पर्वतिशिखरं शैवक्षेत्रमेव ॥ अर्वाचीन एव किस्मिश्चित्काले कित-चनवैष्णवाः पुराणार्थमन्यथा वर्णयन्तः अयं देवो विष्णुरिति व्यामोह्य राजानंचाभिमुखीकृत्य समाराधनोपकरणभृतांश्च कांश्चन वैष्णव विग्रहान् मन्दिरं प्रवेद्रय उत्सवादीन् प्रावर्तयन्त ॥

वस्तुत इदं स्कन्द्तपश्चर्यास्थानं शैव क्षेत्रमेव भवितुमहिति । तस्मादिदा-नीमिह सर्वे विधानं शैवागमरीत्यैव निर्वतियितव्यं भवता इति ।

इत्थं श्रीवेङ्कटाचल माहात्म्यपरस्य दिश्तितवामन पुराणभागस्य तात्पर्यं स्वप्रकरण पूर्वोत्तर प्रकरण वाराहादि बहुतर पुराणान्तरस्थ समान प्रकरण तात्प-र्याण्यप्रकाश्य तिद्वरुद्धतया स्वच्छन्दानुगुणं ब्रुवाणैः अविचारितरमणीयापात प्रतीतिमात्रेण व्यामोहनपरे रथकाम प्रतिष्ठालोन्त्रपैः क्षेत्राक्रमणमात्रतत्परैः केवलाभि-निवेशिभिः कतिपय शैवजनैरव बोधितो यादवराजः इत्थं चिन्तयामास ।

### यादवराजः-

अद्य पर्यन्तं श्रीविङ्कटाचरुः श्रीविष्णुक्षेत्रतयैव प्रसिद्धः । तत्र निरन्तरं विराजमानो देवः श्रीमहाविष्णु रित्येव प्रसिद्धः । इयंच स्वामिपुष्करिणी श्रीविष्णुतीर्थमित्येव प्रसिद्धा वर्तते । श्रीविष्णवाएव चास्य देवस्यअद्यपर्यन्तं प्रजामहोत्सवादीन्निर्वर्तयन्तोवर्तन्ते । कथमिदानीं शैवैरित्थमिभधीयते । किमत्र-वस्तु तत्त्वम् । सम्यज्ञतिद्विवेचनीयम् । अविवेच्यैव सहसा निकंचिदन्यथाकर्तुं युक्तमिति ॥

तिस्मिन्नवसरे तन्नत्यैः कितपयैः श्रीवैष्णवैः यथावत्पुराणार्थानुपन्यस्य राज्ञ-स्मदिस स्वपक्षस्थापनंकितु मशकनुर्वाद्भः, श्रीमिति रङ्गनगरे श्रीविष्णुमत प्रतिष्ठाप-र्राचार्यतया विलसन्तं सम्इबहुलविद्वगोष्ठीकं भगवन्तं श्रीरामानुजमुनिप्रति स्नकलवृत्तान्तबोधिनी काचनविज्ञापनपत्रिका सहसैव संप्रेषिता । [प] श्रीमान् रामानुजमुनिरथभगवान् सोपि पत्रिकामेनाम् । वीक्ष्यसमाकुरुहृदयः प्रातिष्ठतः रंग नगरतस्सयः ॥ संप्रस्थितस्सदिवसैरल्पे रतिरुङ्ग्य दूरमपिवर्त्म । श्रीवेङ्गटादि निकटे श्रीपदनगिरीमवाप सहसैव ॥ तदनु सदेशाधिपतेर्यादवराजस्य निकटमुपगम्य । तंचाशिषाभिनन्द्यावेदयितस्मापि निखिरुनिजङ्कत्यम् ॥ शैवजन कुमति कल्पित सन्देहाम्भोनिधौनिमज्जन्तम् । देशाधिपतिं यादवराजं योगी स उद्धरन्नूचे ॥

## रामानुजमुनिः-

भोराजन् शैवजनैः श्रीवेङ्कटिगरौ श्रीस्वामिपुष्करिण्यां श्रीवेङ्कटेशेच विषये तव यः सन्देहः उदपादि । तमेतं संशयं समूलमुच्छिय यथास्थितां मितं तव संजनियतुं सुदूरदेशात वयिमहोपागताः स्मः । यं तव संशयं महान्तमी-दशमुदपादयन् ते सर्वे संप्रति समागत्य तावकीने सदिस प्रकथयन्तु स्वकीयं पक्षम् । ततो वयं तं पक्षं प्रतिक्षिप्य वास्तवमर्थं च संस्थाप्य तवसंशयं दूरीकुर्महे ॥

[प] इत्थं श्रीरामानुजमुनिना समुदीरितस्सभायांसः।
यादवराजः शैवान् वादिन आवाहयत्तदाकुतुकात्॥
तदनु समूहीभृता स्सद्सि सभावाहिताश्चराज्ञाते।
भस्मोद्ध्वित गात्रा अगूरूद्राक्ष कङ्कणाश्चैवाः॥
श्वेतोर्द्ध्रपण्ड भूषं श्रीविष्णव बृन्दमेकतस्तस्थौ।
भस्मो द्ध्रन धूम्रं सद्सिततोऽन्यत्र शैवबृन्दंच॥
उभाभ्यां बृन्दाभ्यां निजनिजवचो युक्तिरशनाछटाभिस्संकृष्टस्सदसिसवभौ यादवन्पः।

समाघूर्णन् देवासुरगण समाकर्षित वपु-स्सुधासिन्धोर्मध्ये मथनसमये मन्दरइव ॥ तत्र तावच्छैवा अवादिषुः

## शैवाः--

श्रीवेद्भटगिरौ स्वामिपुष्करिण्या दक्षिणतीर । पराजनामा ५५ छनारस्यामा पुत्रसण्याद्यपर नामधेयो भगवान् स्कन्दएव । तत्परिसर वर्तिनी पुष्करिणीच तदीयतयैव स्वामिपुष्करिणीतिच निर्दिश्यते । संज्ञैकदेशेन संज्ञिप्रहण न्यायेन स्वामिपुष्करिणी शब्दघटक स्वामिशब्देन कुमारस्वामिनएव विवक्षितत्वात् । श्रीवेद्भटाचलमाहात्म्यपरे वामनपुराणभागेच द्वितीयाध्याये—

[प] स्कन्दः श्रुत्वा पितुर्वाक्यं मङ्गलं पापनाशनम् । पुनः पपच्छ संहृष्टः पितरं तत्त्वदर्शिनम् ॥

इत्यारभ्य--

पादद्वयालंकृत भूमिभागो
भासाज्वलन्काञ्चन तुल्यतेजाः।
ध्यायन् परं ब्रह्म कुमार आस्त
परात्परं यन्महतो महत्तत्।।

इत्यन्तेन अन्थेन कुमारस्वामी निजिपतृवचनाच्छीवेङ्कटगिरि मासाद्य कस्यचित् पुण्यसरस्तीरे तिष्ठन्नुमं तपश्चचारेति कथा विस्तरेण संकथिताहिदृश्यते। ततस्तच्छास्त्रानुरसारेण तदीय तपश्चर्या स्थानभूतेस्वामिपुष्करिणीतीरे पादाभ्यां भूमिमाकम्य तिष्ठन् उम्रतपश्चर्यापरायणो जटिलः तपश्चर्या विरोधितया समुज्ज्ञित पाशाङ्कशलक्षस्वासाधारणायुधः कुमारस्वामी सुब्रह्मण्याद्यपरनामधेयो भगवान् स्कन्दएव ताद्रूप्येणार्चारूपेण प्रतिष्ठापितो मनुजैरुपास्यमानः उपासकानां अपेक्षितसर्वाभोष्ट प्रदो विराजते। इत्थं स्कन्दतपश्चर्या स्थानतयाऽवगम्यमानमिदं वेङ्कटगिरिशिखरं शैव-क्षेत्रमेव भवितुम्हिति ।।

अस्य देवस्य विष्णु रूपत्वे तदसाधारण शङ्खचकादि दिव्यायुधराहित्यं,

देवतान्तरासाधारणं जिटलत्वं नागाभरणं धारोत्वं च दृश्यमानं न कथंचिद्पयु-.पपद्यते । तत्त्विस्थतावेवं भृतायामिष कचित्काले राज्ञआनुकूल्येन वैष्णवैरा-कान्तिमदं देवस्थानं कितपय वैष्णविवस्रहेरापूरितं वैष्णवागमानुरोधेनानुष्ठीयमान नित्यनैमीत्तिक सपर्या महोत्सवादि कमंच वर्तते । अत्र वचास्यदेवस्य वैष्णवै-राराध्यमानतादशायामिष प्राचीनसंप्रदायानुसारेण देवतान्तरासाधारणैः बिल्व पत्रैर्श्चनं क्विन्मासि कियमाणमद्याप्यनुवर्तमानं दृश्यते ।

अतः शैवक्षेत्रभृतेऽस्मिन् वेङ्कटगिरिशिखरे वर्तमानं देवस्थान मस्मद्वश एव स्थापनीयम् । शैवागमोक्तरीत्यैवात्र सर्वे विधानं निर्वेतियितव्यमिति ॥

ततश्च भगवान् श्रीरामानुजमुनिरपि प्रत्यवादीत् ॥

## श्रीरामानुजमुनिः—

पूर्वोत्तर प्रकरण तार्त्पर्य वाराहादि बहुतर पुराणान्त्रस्थ समानप्रकरण तार्त्पर्याणिच अज्ञानन्तएव वा ज्ञात्वापि प्रच्छादयन्तोवा तद्विरुद्धं ब्रुवाणाः केवलार्थकाम
प्रतिष्ठा लाभमात्र परायणाः एतत्क्षेत्रा क्रमणपराः त्वां मोहयन्ति । श्रीवेङ्कटगिरि शिखरं श्रीविष्णुक्षेत्रतयैवलोके शास्त्रेच पुप्रसिद्धतरम् । तत्रवर्तमानो देवोऽपि
श्रीमन्नारायण एव । श्रीस्वामिपुष्करिण्यपि श्रीविष्णु तीर्थमेव । नात्रदेवतान्तरप्राधान्य शङ्कालेशावकाशः । श्रीवेङ्कटगिरेः विष्णुक्षेत्रत्वंच उदाहृतवामन पुराणएव स्पष्टतरमुपलभ्यते । तत्रिह प्रथमाध्यायं नारदवाल्मीकि संवादे श्रीवेङ्कटाचल क्षेत्रमाहात्म्य वर्णनोपोद्धातत्याप्रवृत्ते——

भोराजन् इमे शैवाः उदाहृतवामनपुराण वचनजातार्थं वामनपुराण

''त्रैलोक्यं वैष्णवं क्षेत्रं किं श्रेष्ठं भुवि नारद् !। आत्रह्मलोकं सर्वं त्वं विशेषं ददष्टवानसि ॥ यत्तीर्थे सर्व तीर्थानि सन्निधानं वजन्तिच । यत्क्षेत्र वासिनां पुण्यमनन्तमिति कीर्त्यते ॥

यत्रास्ते भगवान्विष्णुः सश्रीभूः पुरुषोत्तमः ।

तद्भृहि ममदेवर्षे क्षेत्रं त्रैलोक्य पावनम् ॥'' इति नारदं प्रति वाल्मीकि कृतप्रदनेन श्रीविष्णु क्षेत्रत्वमेवास्य वेङ्कटाचलस्य स्पष्ट मवगम्यते ।

एवं वाल्मीिककृत प्रश्नसमाधानार्थं नारदेन प्रस्तुते महादेव स्कंदसंवादे तारकासुर संहरण संजात ब्रह्महत्यापरिजिहीर्यु स्कन्दकृत पुण्यतीर्थप्रश्न मूलकत-याप्रवृत्ते महादेवेन स्वस्यदक्षशिरोहरणेन पाणिलग्न तच्छिरःकपालस्य ततः संजात ब्रह्मत्रहत्या दोषस्यचप्रयागास्त्र विष्णु क्षेत्र प्रभावतः परिहरण वृत्तान्ते कथिते ततः स्कन्देन तारकासुर वधजनितस्वदोष परिहारार्थकृतपुण्यक्षेत्र प्रश्नेऽपि वेक्कटाचलप्रस्तावोपोद्धात भूते तस्य विष्णुक्षेत्रत्व मेवावगम्यते ।

यथोक्तं दर्शित वामनपुराण द्वितीयाध्याये-

'' स्कन्दः श्रुत्वा पितुर्वाक्यं मङ्गरं पापनाशनम् । पुनः पप्रच्छ संहृष्टः पितरं तत्त्वदर्शिनम् ॥

ममापि तपसो योग्यं क्षेत्रंत्रूहि शुभान्वितम् । नविन्नास्तपतो यत्र प्रभवन्ति मम प्रभो ॥

त्वयाऽज्ञप्त स्तपस्तप्स्ये भवदुःस्वविनाशन! । योगीन्द्रवन्य चरण द्वन्द्वानन्दैक लक्षण । मम शंकर तदब्रुहि वैष्णवं क्षेत्रमुत्तमम् ॥ इति,

एवं स्कन्दप्रश्नोत्तर भूते महादेवोक्त प्रतिवचन प्रन्थेऽप्यस्य विष्णु क्षेत्र-त्वमेव स्पष्ट मवगम्यते । यथोक्तं तस्मिन्नेव द्वितीयाध्याये —

> सिद्धा मुनिगणास्तत्र तपः कुर्वन्ति नित्यशः । चण्डारु यवनाद्यैस्तु वेदबाह्यैश्च नास्तिकैः॥

नारोद्दमपि, यदशक्यः पावनः पर्वतोत्तमः। राकाद्या मुनयः केचित् भृग्व।द्याश्च तपोधनाः ॥ प्रह्लाद प्रमुखाः पुण्या अम्बरीषादयो नृपाः । विष्णोरेवापरंदेहं मन्वानास्तं नगोत्तमम् ॥ पद्भागाकमितुं भीताः पर्यन्तेष्वेव वर्तनाः । तन्निर्गत नदीप्वेव कुर्वाणाः स्नानतर्पणे ॥ तपःकुर्वन्ति वाञ्छन्तः साक्षात्कर्तुं जनार्दनम् । एवं विधस्सशैलेन्द्रो नित्यमत्यन्त पावनः ॥ शिखरं ग्रस्यदृष्ट्वैव सद्यः पापैः प्रमुच्यते । तत्रास्ते कोलरूपीतु महाविष्णुः सनातनः ॥ उद्भृतां धरणींदेवी मालिङ्गचाङ्के निधायच । आराधितो मुनिगणै स्त्रिसन्ध्यं श्रद्धयान्त्रितैः ॥ तदाप्रभृति तत्पुण्यं वाराहं क्षेत्र मुच्यते । तस्मिन् पुण्यतमे क्षेत्रे वाराहे वेक्कटाचले ॥ सन्निधौ भूवराहस्य ये केचिन्नियतव्रताः । शास्त्रोक्तेन विधानेन वाराहं मन्त्रमुक्तमम् ॥ जपन्ति विजितात्मानो मासमेकं निरन्तरम्। गृहक्षेत्रादिकं तेषां सद्यः सिध्यतिवाञ्छितम् ॥ इत्यादि

अत्र " विष्णोरेवापरंदेहं मन्वानास्तंनगोत्तमम्" इतिप्रह्लादाम्बरीपादिभि-र्भगवद्भक्तामेसरैः श्रीमहाविष्णोः देहरूपतयैव अभिमन्यमानतयाप्रतिपन्नस्य वेद्वटाचलस्य सुमन्दमतिभिरिष सुज्ञात विष्णुक्षेत्र भावस्य नह्यनुनमत्तः कश्चि-च्छैवक्षेत्रत्वं ब्रूयात् ॥

किंच श्रीवराह भगवतः प्रलयजलिधमम्नां धरणी मुद्भृतवतः तदादि धरणीदेवीमालिङ्ग्य अङ्केनिधाय अस्मिन् वेङ्गटाचले विराजमानत्वेन हेतुना अस्य- गिरेः श्रीवराहक्षेत्ररूपतायाः स्पष्टमेवेह अभिधीयमानतया नात्र शैवक्षेत्रत्व शङ्काया अवकाशः ।

किंच स्विपत्रा महादेवेन दक्षशिरोहरणप्रयुक्त ब्रह्महत्यादि दोषस्य प्रयागाख्य विष्णु क्षेत्रंप्राप्य तत्प्रभावतो निर्हरणकथां तेनैव कथितां श्रुत्वा तद्धदेव स्वयमि तारक वध प्रयुक्त स्वीयब्रह्म हत्यादिदोषं कचिद्धिष्णु क्षेत्रे केनचित् विष्णु माराध्य ततः परिजिहीषता कुमारेण स्विपतुर्महादेवात् कंचन वैष्णवं मन्त्रं गृहीत्वा तेनैवोपदिष्ट परम पावन वैष्णव क्षेत्र भृतं श्रीविष्कुः शाचलमागत्य तपश्चर्याकरणस्यैव पुराणप्रतिपन्नतया श्रीविष्कुराचलः श्रीविष्णु क्षेत्रमिति स्पष्टत्रसेवावगम्यते "मम शंकर तदब्र्हिवैष्णवं क्षेत्रमुक्तम" मिति रूवोदाहृत वचनेन विष्णु क्षेत्रमेव स्वतपश्चर्यार्थतया कुमारेण पृष्टमिति स्पष्टम् ॥ इर्शित वामनपुराण द्वितीयाध्यायण्व—

" ममापि वैष्णवंमन्त्रं वैष्णवेष्विपचोत्तमम् । मन्त्रेषु वरदं शम्भो ब्रहि तत्म्याप्ति साधनम् ॥ इति विज्ञापितः शम्भुः पुत्रेणाक्किष्टकारिणा । विधिनाशु ततः पादान्मन्त्रं तस्मै सतारकम् ॥ रुठ्ध्वा मन्त्रं महादेवात् स्कन्दः प्रीतोऽभवत्पितुः" ॥

हित वचनैर्विष्णु मन्त्रएव स्वतपश्चर्या करणतया कुमारेण महादेवात् गृहीत हत्यपि स्पष्टम् ।

अपिच, कुमारस्य तपश्चर्या स्थानभूतत्वमात्रेण अयं वेङ्कटाचरु स्तदीय क्षेत्रमेन यद्यभविष्यत् इतोपि पूर्वे चिरकालादत्र सुघोर तपश्चर्यो कुर्वतो वायोरेव क्षेत्रं अयंगिरिः कुतो नाभविष्यत् ।

किं बहुना श्रीवेङ्कटनाथस्य भगवतः श्रीनिवासस्य प्रकटतर दिव्याविर्मा-इतः प्राक् तमुद्दिश्य अस्मिन् गिरौ प्रायशः ब्रह्मरुद्देन्द्रप्रमुखास्सर्वएवदेवाः सर्वएव महर्षयो बहुवो यक्ष रक्षोगन्धर्व किंनराः शङ्खदशरथ प्रभृतयो राजर्षयश्च तपश्चर्यो चकुरिति स्फुटतरं पुराणप्रतिपन्नतयेत्थमनंतेष्वत्रतपश्चर्या कारिषु स्थि-तेषु तदन्तः पातिनः कस्यचिदेकस्येदं क्षत्रमिति नह्यनुन्मतःकश्चिदब्र्यात् ॥

एवं तिसान्नेव वामनपुराणे त्रयिश्वशाङ्क चिह्निते चतुर्दशाध्याये अगस्त्या-दिभिरुपरिचरवसुप्रभृतिभिश्च श्रीवेङ्कटाचले परस्परं संगतैः स्वामिपुष्करिणीं गच्छद्भिः उच्यते अस्य सर्वोत्तम विष्णुक्षेत्रत्वम् ॥

यथोक्तं तत्र---

गच्छन्तस्तेऽथ संहृष्टाः प्रोचुरे वं परस्परम् ।
नरेन्द्र मुनिशार्दृला वीक्षमाणा महीधरम् ॥
अयं किल जगद्धातुर्वासुदेवस्य शिक्षणः ।
मूधरोबहुवृक्षाढ्यः सदा प्रियतमो भिव ॥
एनं समाश्रिताः पुण्यं मुनयश्च पुरातनाः ।
पुरातनं सुराध्यक्षं दृष्टवन्तः किलाव्ययम् ॥
भक्ताश्चापि जगद्धातुः स्तुवन्तः पुरुषोत्तमम् ।
एनमारुह्य शैलेन्द्रं द्रक्ष्यन्ति पुरुषाः किल ॥
स्थानेभ्यश्च समस्तेभ्य स्तस्यैशस्यमहात्मनः ।
अयं गिरिर्महान् दिव्यः सम्यक्षियतरःकिल ॥
नारायणाद्रि रित्येतन्नामै व वदतिस्वयम् ।
नारायणस्य स्थानेषु नैतस्माद्विद्यते परम् ॥ इति

एवमस्मिन्नेव वामनपुराणे बहुभिलिङ्गेः प्रबलतमैरनन्यथासिद्धैः श्रीवराह श्रीनिवासरूप भगवत्पादुर्भाव तन्नित्यवास सकल विष्णुभक्तोपजीव्यत्वादिभिः तत्न तत्र प्रतिपन्नैः अस्य वेङ्कटाचलस्य श्रीविष्णु क्षेत्रत्वमेव दुरपह्वं -िसध्यति । एवं श्रीवेङ्कटाचल माहात्स्यपरेषु सर्वेष्वेव पुराणभागेषु श्रीवेङ्कटिगिरेः श्रीविष्णुक्षेत्रत्वमेव सम्यगवगम्यते । यथोकं श्रीवराह पुराणान्तर्गते श्रीवेङ्कटाचल माहात्स्य परे प्रथमेभागे त्रयिक्षेशोङ्क चिह्नते प्रथमेअध्याये —श्रीवेङ्कटाचल माहात्स्य वर्णनोपाद्धाते सुनिप्रक्ते

#### मुनयः--

भगवन् सूत धर्मज्ञ वेदन्यासक्रुपानिधे !। विष्णुस्थानेषु सर्वेषु स्वयंन्यक्त स्थलेषुच ॥ यत्र विष्णो रतिप्रीतिर्यत्रसिध्यन्ति सिद्धयः । अत्यद्भृतंच चारित्रं यत्र विष्णोः प्रवर्तते ॥ मनुष्याणांच वसतां यत्रदृश्यो भवेद्धरिः । श्रवणानन्द जनको वृत्तान्तो यस्य वा भवेत् ॥ तादृशं वैष्णवं क्षेत्रमद्भुतं प्रियद्शनम् । अस्माकंकृहि यच्छुत्वा श्रोतन्यांशो नविद्यते ॥"

वराहपुराणान्तर्गते धरणीवराह संवादाख्ये द्वितीयस्मिन् मागेऽपि प्रथमाध्याये—" श्रीवेङ्कटाचलो नाम वासुदेवालयोमहान् '' इतिप्रसिद्धवन्निर्दे-शेन विष्णुक्षेत्रत्वमुक्तम् । पाद्मपुराण भागेऽपि चतुर्विशाङ्क चिह्निते प्रथमा-ध्याये—

> कथा प्रसङ्गादत्रैव नारायण गिरेमेहत्। माहात्म्यमाविर्भावंच श्रीनिवासस्यशार्ङ्गणः ॥ श्रुत्वा शुकः परमिषः सभायां समुपस्थितः । सदेशं तं दिद्दशुस्सन् कौतृहल समाकुलः ॥ विज्ञापयन् ब्रह्मणे तं नमस्कृत्य च सर्वतः । जगाम तस्मादेशाद्वै दक्षिणाभिमुखस्सुधीः ॥ वासुदेवे वहन् भक्ति पुराण पुरुषोत्तमे । तत्कथालापकुतुक स्मयमान मुखो मुनिः ॥

ददर्श नारायणादि तत्र नार।यणाश्रयम् ॥ इति भगवद्धक्तामे — सराधिगम्यमान विष्णुक्षेत्र रूपत्वमेवास्य गिरेरुक्तम् । गारुडपुराणान्तर्गते-

न्धती वसिष्ठ

ऽपि वेङ्कटाचल माहात्म्य विषये त्रिषष्ठितमाङ्कचिहिते संवादे—

> विष्णु क्षेत्रे किन्तुण्ये तीर्थे सर्वाति किञ्चत्कालं तपः कृत्वा विष्णु मुद्दिः विष्णोर्मुखेन सद्धमे वाचयित्वा जग सर्वे धर्मोत्तमं नृणां दर्शयामीति मे अनुज्ञया स्त्रियो भर्तुर्धमाचरणमुत्तम विष्णुक्षेत्रं तादशं मे वदतीर्थोत्तमं त

# इति प्रश्नेनानन्तरं वसिष्ठोक्तप्रतिवचने ---

" सुवर्ण मुखरीतीर कश्चिदिस्त महीधरः । वेङ्कटाचल नामाऽसौ सर्वभूभृत्कुलोत्तमः ॥ अति पीतिर्महाविष्णोस्तत्र वेङ्कट भूधरे । श्वेतद्वीपाच वैकुण्ठाद्भानुमण्डलमध्यतः ॥ "

# इति कथनेनच सुव्यक्तमस्य विष्णुक्षेत्रत्वम् ।

वे**ङ्कटा**चल माहात्म्यविषये ब्रह्माण्डपुराण भागेऽपि प्रथमाध्याये **भृगुनारद** संवादे—

> " जगत्पर्यटितं सर्वं भगवन्नारद त्वया । तेन जानासि जगतां वृत्तान्तमिकलं मुने!।। क्षेत्राणामिषकं क्षेत्रं तीर्थानां तीर्थमृत्तमम् । यद्यस्ति भुवि विप्रेन्द्र तन्मे ब्रूहि तपो निये।। आस्ते विष्णुरचिन्त्यात्मा विहरन् रमयासह। यत्र साक्षात्कृतो देवो वरदस्सर्वदेहिनाम्॥"

### इत्यादिना भृगुप्रश्नेन

"शृणुष्वैकमना ब्रह्मन् क्षेत्राणां क्षेत्रमुत्तमम् । श्रीवेङ्कट गिरिनीम क्षेत्रं पुण्यं महीतले ॥ सर्वपापप्रशमनं सर्वपुण्यविवर्धनम् । वक्तुं न तस्य माहात्म्यं ब्रह्मणापि सुरैरिप ॥ शक्यते वा तथास्मर्तुं मनसापि महामुने ! । आराध्यस्सर्वदेवानां माधवो यत्र वै गिरो ॥ विहाय स्वं परं धाम रमते रमया सह ॥"

इत्यादिना नारदप्रतिवचनेनचास्य विष्णुक्षेत्रत्वमवगम्यते ॥

एवमन्येष्विप वेङ्कटाचल माहात्म्य परेषु पुराणभागेषु सर्वत्र वेङ्कटाचलस्य विष्णु क्षेत्रत्वमेव प्रतिपाद्यमानं द्रष्टव्यम् । एवमस्य वेङ्कटाचलस्य श्री वेङ्गण्ठात् वेन-तेयेनानीतकीडाचलरूपतायाः आदिशेषावताररूपतायाश्च पुराणेषु प्रतिपादन दर्शनात् वेङ्गण्ठादि शेषादि गरुडा चलादि संज्ञाबलाच श्रीविष्णुक्षेत्रत्वमव-गम्यते स्पष्टम् ।

सर्वेऽपि च वैदिका विपाः श्रौतस्मार्तनित्यकर्मानुष्ठानेषु देशकालसंकीर्तन दशायामिदं क्षेत्रं श्रीवराहक्षेत्रत्वेनैव व्यपदिशन्तो दश्यन्ते ॥ किं बहुना, अनादि-निधनाविच्छित्रपाठसंप्रदायापौरुपेयतया अनाघातदोषगन्धा श्रुतिरपि श्रीवेङ्कटाचलं श्रीविष्णुक्षेत्रमेव श्रावयति ।

श्रूयते हि ऋग्वेदे अष्टमाष्टके, अष्टमाध्याये, त्रयोदशेवर्गे —

" अरायि काणे विकटे गिरिंगच्छ सदान्वे। शिरिंबिठस्य सत्त्वभिः। तेभिष्ट्वाचातयामसि॥" इति प्रथमा ऋक् श्रीवेङ्कटाचल 'विषयतया उपबृंहिता भविष्योत्तर पुराणान्तर्गते श्रीवेङ्कटाचलमाहात्म्य भागे चतुर्थाध्याये—

" अरायि काणे विकटे गिरिंगच्छेति तं विदुः । एवं वेदमयः साक्षाद्गिरीन्द्रः पन्नगाचरुः॥" इति श्लोकेन॥

अस्याश्च श्रुतेः एवं विवृतिर्वोद्धन्या । वेदपुरुषः हितमत्र उपदिशति चेतनं पुरुषार्थ

कांक्षिणं संबोध्य । त्वयीति शेषःपूरणीयः अत्र सन्दर्भवशात् । त्विय अरायि ऐहिकामुप्मिकैश्वयरिहते रैशन्दोह्यैश्वयंवाची । काणं बाह्येनाभ्यन्तरेणवा चक्षुषा विरहिते । विकटे, विशिष्टाध्यात्मिकाधिमौतिकाधिदैविक तापत्रयशालिनि । कट शब्दो हि दाहपरः । सदान्वे दानवैः ऐहिकामुप्मिकापेक्षित पुरुषार्थ विरोधिमिः। सहिते वा सति दारव शब्दस्य दार्वेतिवत् दानवशब्दस्य दान्वेति व्यत्ययः छान्दसः । शिरिबिठस्य श्रीं पीठस्य श्रीनिवासस्येतियावत् । त्र्यंबकशब्दस्य त्रियंबकेतिवत् । स्वरित शब्दस्य युवरिति वच, श्रीमित लक्ष्मीबीजस्य लक्ष्मीवाचिनः शिरिमिति व्यत्ययः । पीठशब्दस्य विठेति व्यत्ययच्छान्दसः ।

यद्वा विशेषेण तिष्ठन्त्यस्मिन्निति विठो निवासः, बिभ्राजमान इत्यत्रेव वबयोरमेदाद्विठः। गिरिं वेङ्कटाचलं। शिरिंबिठस्य सत्वभिः, सत्वैः प्राणिभिः, श्रीनिवासमक्तेस्सहेति यावत्। शिरिंबिठस्यत्यस्य आकांक्षासामर्थ्यात् उभयत्रान्वयः। गच्छ, पूर्वोक्तसर्वानिष्टपरिहारार्थं प्राप्नुहि। तत्र गमने कथं तत्परिहार इत्यत्राह—तेभिरित्यादि। तेभिः तैः श्रीनिवासमक्तैः त्वा त्वां सहस्रशीर्षं देव-मित्यादिष्ववात्र प्रथमार्थे द्वितीया छान्दसी। शिरिंबिठशब्दोऽत्राकांक्षासामर्थ्यात् द्वितीयान्तस्सन्ननुषज्यते। शिरिंबिठं श्रीनिवासम्। चातयामसि। चातयितुं, प्रार्थियतुमर्हसि। चते चदे याचने च इति हि धातुः।

यद्वा धातोरनेकार्थत्वात् समर्पयितुमर्हसीत्यर्थः। इदानों तु त्वाशब्दो यथा स्विनस्यैवार्थवान्। शिरिंबिटस्येति षष्ठयन्तस्यैवचानुषङ्गः। तथा च। यथोक्तानिष्ट प्रसङ्गे श्रीनिवासस्य गिरिं तद्भक्तेस्सह गत्वा तद्भक्तमुखेनैव तं स्वाभीष्टं याचितुमर्हसीति वा। तद्भक्तमुखेनैव स्वात्मानं तस्य समर्पयितुमर्हसीति वा वेद पुरुषोपदेशः फलितो भवतीति ॥ अत्र श्रीनिवासिगिरेः श्रीनिवासस्य च श्रीनिवास-भक्तद्वारेणोपसदनीयतायाः स्पष्टतरं श्र्यमाणतया वैष्णवक्षेत्रत्वमेवास्य दुरपह्वं सिध्यतीति॥

इत्थं श्रीरामानुजमुनिविरचितेन निपुणेन निरूपणेन स यादवराजः श्रीवे**ङ्ग**टाचले शैवक्षेत्रत्वसन्देहं तत्याज ॥ इत्थं यतीशानसुयुक्तिजाल विद्वन्मनोहारि निरूषणेन । सद्यो हि राज्ञोऽपससार मोहो-रविप्रकाशेन यथा तमोऽन्धम् ॥ इत्यनन्तार्य गुम्भितायां श्रीवेद्भटाचलेतिहासमालायां श्रीवेद्भटाचलस्य देवतान्तरक्षेत्रत्व-वासनानिरसनं नाम प्रथमःस्तबकः

श्री:

## अथ द्वितीयःस्तबकः

[प] अथ श्रीभगवद्रामानुजयोगीश्वरः पुनः ।

डवाच प्रीणयन् भूपं युक्तियुक्तामिरुक्तिभिः ॥
श्रीस्वामिपुष्करिण्यां ते व्यामोह उदपादि यः ।

तमप्युन्मूलयिष्यामि शृणु यादवराज भो ॥

## रामानुजमुनिः—

यदुक्तं वादिभिः, स्वामिपुष्करिणीसंज्ञाघटकस्वामिश्रब्दः संज्ञैकदेशेन संज्ञिम्रहणन्यायेन कुमारस्वामिपर इति स्वामिपुष्करिणीतीरे कुमारस्वामी तपश्चर्यो कुर्वन् वर्तत इत्यत एव हेतोः सा पुष्करिणी तदीयतया स्वामिपुष्करिणीति व्यपदिश्यत इति, अतः सा देवतान्तरतीर्थमेव न विष्णुतीर्थमिति च। तद्-युक्तम् । निस्विरुतीर्थस्वामित्वामिप्रायेण, स्वामिनी च सा पुष्करिणी च स्वामिपुष्करिणीति कर्मधारयव्युत्पत्त्येव स्वामिपुष्करिणीसंज्ञायाः पुराणवचनैनि-रुक्तत्वात् स्वामिश्रब्दस्य निरुपपदस्य कुमारपरतया कापि प्रयोगादर्शनेन संज्ञैक-देशन्यायस्येहानवतारात् । प्रत्युतासंकोचेन निस्वरु जगच्छेष भूत श्रीमन्नारायण वाचिताया एव संभवेन षष्ठीतरपुरुषस्वीकारेऽपि स्वामिपुष्करिणीसंज्ञया तस्माः

पुष्करिण्या विष्णुतिथित्वस्थैव सिद्धेः । तत्तीरे बहूनामन्येषामिव स्कंन्दस्यापि कति-पयकारु तपश्चर्याकरणमात्रेण तदीयत्वासिद्धेश्च ।

यथोक्तं वादिभिः स्वपक्षसाधकतया अभिमानिते वामनपुराण एव चतु-श्चत्वारिं साङ्कचिह्निते पञ्चविं शाध्याये —

> " अस्ति श्रीवेङ्कटो नाम प्रथितः पर्वतोत्तमः । द्रमिडेषु महापुण्यः सेवितस्त्रिदशैर्गिरिः ॥ तस्य श्रङ्गे सुमहती पुण्या पापविनाशिनी । स्वामिपुष्करिणी नाम सरसी सर्वकामदा ॥ त्रैठोक्यवर्तिनां ब्रह्मन् तीर्थानां स्वामिनी हि सा ॥" इति "स्वामिपुष्करिणीत्येतन्नामधेयं च तत्कृतम् । मार्कण्डेय ! समस्तानां तीर्थानां स्वामिनी यतः ॥" इति च ।

वाराहपुराणान्तर्गत प्रथम भागे अष्टत्रिंशाङ्कचिह्निते षष्ठाध्याये —

" स्वामिपुष्करिणी शब्दो रूढस्तस्मिन् सरोवरे । ब्युत्पत्तिः कथिता तस्य तीर्थानां स्वामिनी यतः ॥ स्वामिपुष्करिणीत्येव तस्मात्पूर्वे पुरातनैः । प्रोक्तेदानीं भगवता ब्युत्पत्तिस्तस्य सम्मता ॥ स्वामित्वस्य प्रदानाच स्वामिपुष्करिणीत्वियम् ॥ " इति ।

## तत्रैव पंचाशाङ्कचिह्निते अष्टादशाध्याये---

" खामिपुष्करिणी चेयं ब्रह्मन् लोकपितामह!। तीर्थानां खामिभूतत्वादुच्यतेऽन्वर्थनामतः॥ यानि कानिच तीर्थानि गङ्गादीनि महीतले। तानि सर्वाणिचोत्पन्नान्यस्मातीर्थात्पितामह!॥ ऐरम्मदतटाकश्च वैकुण्ठे यस्तु तिष्ठति। स एव गीयते चात्र खामिपुष्करिणीति च॥" इति।

तत्रैव एकषष्ठितमाङ्कचिहिते एकोनित्रंशाध्याय श्रीवेङ्कटेशाष्ट्रोत्तरशतनामावल्यां -

" तीर्थस्वामिसरस्कातजनाभीष्टपदायिने ।"

[इति चोक्तम् । वराहपुराणान्तर्गत द्वितीयभागेऽपि प्रथमाध्याये—

" त्रैलोक्ये यानि तीर्थानि सरांसि सरितस्तथा । तेषां स्वामित्वमापन्नं धरे स्वामिसरोवर"मित्युक्तम् ॥

एवं पाद्मपुराणभागेऽपि द्वात्रिंशाङ्क चिह्निते स्वामिपुष्करिण्या महर्षिभिः पापिनां पापापनोदनप्रवरुपायश्चित्तयोग्यपरमपावन पुण्यतीर्थताव्यवस्थापनपरे नवमाध्याये-

ऽप्युक्तम्---

## वामदेवः--

" सरांसि यानि दिव्यानि सन्त्यत्र जगतीतले । तेषामेषा स्वामिनी हि स्वामिपुष्करिणीत्यतः ॥ " इति ।

मार्कण्डेय पुराण भागेऽपि तृतीयाध्याये---

" राजते सर्वतीर्थानां स्वामि स्वामिसरोवरम् ।" इत्युक्तम् । एवं ब्रह्मपुराणे द्वितीयाध्याये—सरस्वत्यास्सर्वतीर्थोत्कृष्टत्वलिष्सया नदी-

रूपेण ब्रह्मावर्ते प्रवृत्तायाः तद्दशायां पुरुस्त्यशापेन तद्रराभिखन्नाया भगवन्तं तपसा तोषियत्वा तस्मात्सरोवस्थायां तिसिद्धिरुक्षणं वरं प्राप्तायाः श्रीविङ्कटाद्रौ स्वामिपुष्करिणीरूपेणाविभूतत्वप्रतिपादनात् स्वामिपुष्करिणी शब्दघटक स्वामि- शब्देन तीर्थाधिपत्यरुक्षणं स्वामित्वमेव पुष्करिण्याः प्रतिपाद्यत इत्यवगम्यते ।

यथोक्तं तत्र---

'' पुरा सरस्वती देवी तीर्थोत्कृष्टत्वकांक्षया। सरस्वती नदी नाम ब्रह्मावर्ते बभूव ह ॥ '' इत्यारभ्य —

" तिस्रः कोट्योऽर्घकोटी च तोर्थानि भुवनत्रये। स्वस्य पापविमोक्षार्थं याचियप्यन्ति मां शुभे।। तेषां पाप विमोक्षार्थं त्विय स्नानं ददाम्यहम्। धनुर्मासे सिते पक्षे द्वादश्यामरुणोदये।। स्नानार्थमागतं तीर्थजालं पेष्यत्वमाप्नुयात्। तीर्थाधिराज्ये तत्तीर्थजालं त्वामभिषेक्ष्यती"त्यन्तम्॥ एवं तीर्श्वसामित्वतात्पर्येण स्वामिपुष्करिणीव्यपदेशनिर्वाहकं वचनजातं तत्रतत्रो-पस्थितमन्यदप्युदाहर्तव्यम् ॥ श्रीवराहश्रीनिवासरूपिणो निस्विरुजगत्स्वामिनो निकटवर्तित्वहेतुनापि स्वामिपुष्करिणी निर्देशनिर्वचनाभिप्रायाण्यपि कानिचिद्व-चनानि दृश्यन्ते । यथोक्तं स्कन्दपुराणान्तर्गते प्रथमभागे प्रथमाध्याये —

" सुवर्णमुखरीतीरे रुक्ष्मीपतिनिवासमूः ।
वेक्कराद्रिरिति ख्यातः सर्वरुक्षेषु पूजितः ॥
तिसन् शेषगिरौ पुण्ये सुरासुरनमस्कृते ।
ब्रह्महत्यासुरापानस्वर्णस्तेयादिनाशके ॥
स्वामिपुष्करिणी चेति सर्वपापापहारिणी ।
उत्तरे श्रीनिवासस्य वर्तते सरसी वरा ॥
तं गत्वा वेक्करं शैरुं खामिपुष्करिणीं शुमाम् ।
स्वात्वा संकल्पपूर्वे तु वराहस्वामिनं हिरम् ॥
सेवित्वा पश्चिमे तीरे निर्गत्य हिरमन्दिरम् ॥
गत्वा तत्र निधानेन खर्णाचरुनिवासिनम् ॥
श्रीनिवासं परं देवं भक्तानामभयप्रदम् ।
शङ्खचकथरं देवं वनमारुगितम् ॥
ह्या निर्धृतपापोऽसि संशयं मा कृथा द्विज ! ॥ " इति

स्कन्द पुराणान्तर्गतद्वितीय भागरूपे सप्तत्रिशाङ्कचिह्निते अध्यायेऽप्युक्तम् —

" वैकुण्ठलोकादानीतो विष्णोः क्रीडाचलो महान् । गरुत्मता वेगवता खर्णमुख्यास्तटे शुभे ॥ वर्तते देवसङ्घेश्च ऋषिसङ्घेश्च पूजितः । तस्मिन् वेक्कटशैलेन्द्रे साक्षानारायणः स्वयम् ॥ लक्ष्मीदेव्या च भूदेव्या नीलादेव्या समावृतः । वर्तते वेक्कटेशस्स साक्षान्मोक्षप्रदायकः ॥ इति । तं गत्वा वेक्कटे शैलं खामिपुष्करिणीजले । सुतेन साकं विभेन्द्रः सस्नौ नियमपूर्वकम् ॥ वैराहस्वामिनं नत्वा श्रीनिवासारुयं गतः । पदक्षिणं ततः कृत्वा विमानं संप्रणम्य च ॥ '' इति च ॥

अत्र श्रीविङ्कटाचलस्य विष्णुक्षेत्रत्वं स्वामिपुष्करिणीतीरे वराहश्रीनिवासरूपिणो जगत्स्वामिनो विष्णोर्निवासं चाभिधाय स्वामिपुष्करिणी शब्द घटकस्वामि शब्दस्य उत्परतासंभवस्यापि सूच्यमानतया षष्टीतत्पुरुष समासोऽपि संभवतीत्यभिष्रेतमव-गम्यते । एवं च स्वामिपुष्करिणीतीरे भगवतो निवासप्रतिपादकमन्यदपि कृत्सनं वचनजातं एतदर्थोपलक्षकं द्रष्टव्यम् ॥

एवं स्वामि पुष्करिण्या वैकुण्ठ लोकानीत भगवत्कीडावापीत्वनिर्देशादिप विष्णुतीर्थत्वमेवावगम्यते । यथोक्तं वराहपुराणान्तर्गतप्रथमभागे पश्चित्रिंशाङ्क-चिह्निते तृतीयाध्याये—

> "स्वामि पुष्करिणी पुण्या सर्वपापप्रणाशिनी। वैकुण्ठे भगवन्क्रीडावापी श्रीभूमि लालिता॥ अप्राकृतज लोघा च सुगन्धा सुमनोहरा। गङ्गादिसर्वतीर्थानां जन्मभूमिश्शुभोदका॥ आनीता वैनतेयेन कीडार्थं तत्र तिष्ठति॥" इति।

अत्र भगवत्कीडावापीति निर्देशेन स्वामिपुष्करिणीशष्दघटकस्वामिशब्दो भगवत्परो व्याख्यातो भवति । एवं स्वामि पुष्करिणी स्नानादिभिर्विष्णु सायुज्यादि फलप्रतिपादनेनापि तस्याः श्रीविष्णुतीर्थत्वमेवावगम्यते । तस्मात् भगवतो निखिल जगत्स्वामित्ववदस्याः पुष्करिण्या निखिलपुण्यतीर्थ स्वामित्वान्निखिल जगत्स्वामि भूत भगवत्संबिन्धत्वाच तदेतन्निमित्तद्वयमाश्रित्यैव स्वामिपुष्करिणी व्यपदेशप्रवृत्यवगमात् स्वामिपुष्करिणी श्रीविष्णुतीर्थमित्येव सिद्धं भवति ॥

कुमारसंज्ञयोपलक्षितं तु तीर्थं कुमारधारिका तीर्थमेव। तत्रैव तदीय-कल्पवासस्य पुराणवचनेष्ववगमात्। तदिप तीर्थं विष्णुतीर्भे ते विष्णुतीर्भे विष्णुतीर्भे ते विष्णुतीर्भे विष्णुतीर् विष्णुतीर्भे विष्णुतीर् स्कन्दस्य तत्रत्यवासमात्रेण तत्संज्ञयोपरुक्षितत्वात् कृत्स्रस्थैव शैरुस्य भगव न्धित्वावगमाच ॥ तस्मात् न स्वामिपुष्करीण्या देवतान्तरंसंबन्धित्वगन्धाव-काशः ॥

इत्थं भगवता रामानुजमुनिना क्रियमाणं निरूपणमाकर्ण्य यादवराजः सविस्ं सं सिशरःकम्पं च स्वामिपुष्करिण्याः परमपावनश्रीविष्णुसंबन्धि पुराण तीर्थत्वमेव सम्यगनुमेने ॥

[प] श्रीमद्रामानुजार्यप्रकथितसुवचःश्रेणिपीयूषधाराः पीत्वा पीत्वा जहर्षे श्रवृणपुटयुगाद्यादवक्षोणिपालः । विस्मं च प्रपेदे यतिपतिफणितौ विस्मयं च प्रभूतं शैवान् वैतण्डिकांस्तानमनुत स तदा व्यर्थकोलाहलांश्च ॥

इत्यनन्तार्थगुम्भितायां इतिहासमालायां स्वामिपुष्करिण्याः देवतान्तर संबन्धितीर्थत्ववादनिरसनं नाम द्वितीयस्तबकः॥

श्रीः

## अथ तृतीयःस्तवकः

[प] इत्थं प्रहर्षं परमं प्रपन्नं सविस्मयं यादव भृमि। यतीन्द्रवाणीप्रवणान्तरङ्गं सासूयमैक्षन्त तदा ि

इत्थं रामानुजमुनिनिपुणनिरूपणश्रवण बद्धादरं तत्रैव शनैश्शनैरवतीणे प्रामाणिक-त्विधयं यादवराजमालोकयन्तः साभ्यसूयाः शैवा अवादिषुः॥

## दौवाः--

भो राजन् श्रीवेङ्कटाचलस्य वराहदेवाधिष्ठानतानिबन्धनं विष्णुक्षेत्रत्विमव कन्द्रपतिकार्वादेवन्थनं तदीयक्षेत्रत्वमपि दुर्वारम् । किच स्वासम्बक्तरिण्याः स्कन्दसंबन्धित्वेऽपि तीर्थराजत्वसंभवे बाधका- भावेन स्वामिपुष्करिणी संज्ञायाः कर्मधारयसमासस्वीकारमात्रेण न तस्याः विष्णुतोर्थत्वं निर्व्यूढं भवति ।

तस्मात् यावदस्याः पुष्करिण्या दक्षिणं तीरे विराजमानस्य देवस्य देवतान्तर रूपता निरपवादा अवतिष्ठते तावदस्याचरुस्य अस्याः पुष्करिण्याश्च देवतान्तर संबन्धिताऽपि दुरपह्रवैव स्यादिति किमन्यैरेतदीयैः संकथनैः ॥

नच वयमत्यन्ताय असिन्नचले वराहदेवसद्भावं वराहक्षेत्रत्वं ततो विष्णु भक्तोपजीव्यत्वं वा अपलपामः ॥ परंतु स्वामिपुष्करिण्या दक्षिणे तीरे विराजमानो देवः स्कन्द इति । ततश्चानयोरचलपुष्करिण्योस्तत्संबन्धित्वमप्यस्ति इति च ब्रमः । तस्य देवस्य देवतान्तर रूपता च अनन्यधासिद्धैः लिङ्गै : प्रागुपदर्शितैः दुरपहवैवावतिष्ठते । तस्मादामानुजमुन्युक्तं सहसैव युक्तं मा मंस्थाः ॥

> [प] इत्थं स शैवैः प्रत्युक्तः स्वयं यादवभूमिपः । प्रत्युक्तरं ददौ तेषां शैवानामधतिकियम् ॥

### यादवराजः--

हे शैवाः युष्माभिरभिधीयमानमंशं वयं युक्तं न मन्यामहे। तारकासुरवध-जनित पापप्रध्वंसनाय स्कन्देन तपश्चर्याकरणाय आश्रितमिदं उत्तमं विष्णुक्षेत्रं श्रीवेङ्कटाचरु इति स्पष्टमेव जोघुष्यते पुराणवचनैः॥

किंच वैकुण्ठलोकात् वैनतेयानीतोऽप्राकृतोभगवत्कीडाचलो वेङ्कटाचल इति । तदानीताप्राकृतजलोघा भगवत्कीडा वापी स्वामिपुष्किरणीति च प्रति-पाचते । प्रागेव प्रथितप्रभावायाः स्वामिपुष्किरणीसंज्ञया विख्याताया अस्याः पुष्किरण्याः तीरं तपश्चर्याकरणाय स्कन्देन आश्रितमिति प्रतिपादनात् न तत्संब-न्येन स्वामिपुष्किरणीसंज्ञासंबन्धोऽस्याः सुवचः ॥

एवमादिभिः बहुभिः कारणैः श्रीवेङ्कटाचल स्वामिपुष्करिण्योः देवतान्तर-संबन्धित्वमवनुदन्तं श्रीमहाविष्णुसंबन्धित्वमेव च प्रतिपादयन्तं श्रीरामानुजमुनिं प्रति तयोदेवतान्तर संबन्धित्वसाधकं समुचितमुत्तरं भवद्भिनीबोऽचि । रामानुज मुनिकृतं च निरूपणं तत्पक्षसमर्थने पर्याप्तं प्रमाणं प्रतीमः । अत इदानीं स्वामि पुष्करिण्या दक्षिणे तीरे विराजमानो देवः श्रीमहाविष्णुर्वा स्कन्दो वा इत्ययमेवां-शो निरूपणीयरिशष्टः । तमेव चांशमेषोऽहं रामानुजमुनि प्रच्छामि ।

> [प] इति सदिस शैववृन्दं प्रत्याख्यायेष यादवनृपालः । श्रीरामानु ज यतिनंवाचं प्रोवाच मानयन् भक्तया ॥

#### यादवराजः-

भो रामानुजमुने ! श्रीवेङ्कटाचलः श्रीविष्णोरेव क्षेत्रमिति स्वामिपुष्करिणी श्रीविष्णोरेव तीर्थमिति च भवत्कृतं निरूपणं भवत्पक्षसमर्थने पर्याप्तं निपुणतरमेव प्रमाणमिति वयमभ्युपगच्छाम । संप्रति स्वामिपुष्करिण्या दक्षिणे तीरे विराजमानो देवः श्रीमहाविष्णुरेव न पुनर्देवतान्तरमित्ययमंश एव भवता निरूपणीयः ॥

इति संपृष्टो यादवभूपालेनायमथ यतीशानः । प्रोवाच भूमिपालं युक्तिभिरनुरञ्जयन्त्रमाणैश्च ॥

## रामानुजमुनिः—

भो भो राजन्नवहितमनसा भवताऽद्य मद्वचः श्राव्यम् । सुम्पष्टेऽस्मिन्नर्थे नैवापेक्ष्यं निरूपणं निपुणम् ॥

बहुभिः प्रमाणगणैः प्रकटतरेण अप्रतिमनिजवैभवेन च दुरपह्नवस्वरूपोऽसौ भगवान् वेङ्कटाचलपतिः मधुसूदनो देवः देवसंज्ञातुल्यतामात्रेण न कथंचिद्पि क्षुद्रशक्तिदेवतान्तरशङ्कागन्धमहिति । स हि खलु खद्योतसंज्ञासाम्यमात्रेण भगवति मयूखमालिनि दुरपह्नवदुर्विषहतेजःपुञ्जमये अत्यलपदीप्तिज्योतिरिङ्गण-कीटअमः कस्यचिदुदेति । संप्रतीह विद्वद्भिः विशेषतः परिपठ्यमानैः सर्वेरिप श्रीवेङ्कटाचलमाहात्म्यविषयैः पुराणभागैः उद्घाहुभिः अयं स्वामिपुष्करिणीदक्षिण तीरविराजमानो देवः श्रियःपतिः भगवानारायण एवेति सम्यगेवोचैस्समंततो जोघुष्यते ।

> तेषु हि " मायावी परमानन्दः त्यत्तव। वैकुण्ठमुत्तमम् । ्र स्वामिपुष्करिणीतीरे रमया सह मोदते ॥ "

इति प्रायशः सर्वत्र घुव्यते ॥ एषा हि वार्ता—श्रीस्वामिपुष्करिण्याः पश्चिमे

दक्षिणे च तीरे विराजगानयोः श्रीवराहश्रीनिवासयोर्भध्ये श्रीनिवासविषया श्रीनिबासप्रादुर्भावधट्टेप्वेव ईहशवार्तायाः पुराणेषु प्रतिपादनात् भृदेवीसाहचर्य
शालित्वेनैव प्रतिपन्नस्य श्रीवराहभगवतः श्रीदेवीसाहचर्यस्य काप्युप्रतिपन्नतया
कल्पादौ प्रलयार्णवममां धरणीमुद्धृत्य यथापूर्वं संस्थाप्य तदिममानिन्या भूदेव्यो
सह तदानीमेव सुमेरुशिखर।दागत्य सुवर्णमुखरीतीरे श्रीवेद्भटाचलाधिष्ठानस्य प्रतिपन्नतया च मध्य वैकुण्ठलोकादागमनस्य श्रीदेवीसाहचर्यस्य च दिशितवचनप्रतिपन्नस्य तदिष्यत्वासंभवाच ।

श्रीवेङ्कटाचलमोहात्म्यविषयं शेषधर्मपुराणान्तर्गते अष्टाचत्वारिंशाङ्कचिह्निते अध्याये हि—

> देवव्रत महाभाग सुरसिन्धुसुत प्रभो । श्रीनिवासस्य माहात्म्यं वद नो वदत्तां वर ॥ वैकुण्ठवासी देवेशो विष्णुः सर्वगतः प्रभुः । कथं प्राप्तो वृषगिरिं तन्मे त्वं कृपया वदे ''ति श्रीनिवासमाहात्म्यं

युधिष्ठिरप्रश्नमुखेन प्रस्तुत्य-

वैकुण्ठलोके संभूता वार्ता परमपावनी । अश्रावि या मया सन्तो वक्ष्ये शृण्वन्तु तां कथाम् ॥ मायावी परमानन्दस्त्यत्वा वैकुण्ठमुत्तमम् । स्वामिपुष्करिणीतीरे रमया सह मोदते ॥ इत्यद्भुततमं वाक्यं श्रुत्वा सेन्द्रा मरुद्गणाः । तत्र सेवितुमुद्युक्तास्तदाहं च जगद्गुरुम् ॥

इति नारदमुखेन वैकुण्ठलोकवार्ताश्रवणपूर्वकं तेनैव सह सेन्द्रमरुद्गणमहर्षिगणा-दीनां श्रीवेङ्कटाचले श्रीनिवासदर्शने पत्रुत्तिमभिधाय—

> कोटिसूर्यप्रतीकाशश्चन्द्रकोटिसुशीतलः । खर्लोकाद्भूमिपर्यन्तं प्रादुरासीच्छ्रियःपतिः ॥ स्वामिपुष्करिणीतीरे रविमण्डलसन्निमे ।

विमाने सेवितो देवैः श्रीनिवासोऽवसत्प्रभुः ॥ इत्यन्तेन स्वामिपुष्करिणीतीरं श्रीनिवासाविर्मावोऽभिहितः ॥

वराहपुराणान्तर्गतप्रथमभागे त्रिचत्वारिंशाङ्कचिह्नते दशमाध्याये —

वेङ्कटाद्राविदानी तु सर्वप्रत्यक्षगोचरः । आस्तेद्यञ्जनशैलाभः सर्वामीष्टफलपदः ॥ कस्य वा पुण्यशीलस्य रूपमेतत्प्रदर्शितम्॥

इति श्रीनिवासाविर्भाववृत्तान्तं प्रस्तुत्य दैत्यपीडितानां देवमहर्पीणां भगवन्तं प्रपत्तु क्षीराविध गतानां भगवन्तं स्तुवतां—

> " एतस्मिन्नन्तरे कश्चिच्छङ्खचकगदाधरः । पार्षदः परमेशस्य व्योम्नि चागत्य वै मुनीन् ॥ पुरुषः सोऽन्नवीदेवं श्रूयतामिति तान् मुनीन् । आस्ते भूमो गिरौ कापि मायावी कमलापितः ॥ किमर्थमागतः सद्भिर्युष्माभिस्सनकादिभिः । तत्रैव यूयं गच्छध्यमिति चोत्तवा ययौ पुनः ॥

इति वार्तायाः पार्षदमुखेन प्रवृत्तेः । एवं नारदस्यापि वैकुण्ठलोकं गतस्य तत्र किंचित्पुरुषमुखेन '' भूमो कापि गिरो विष्णुर्लक्ष्म्या सह विमोदते'' इति वार्ता-प्रवृत्तेश्च प्रतिपादनदर्शनेन एवमेवान्यत्रापि श्रीनिवासाविभीव घट्ट एव ईटरावार्तायाः प्रवृत्तिप्रतिपादनदर्शनेन च यथोक्तवार्ताप्रवृत्तिः श्रीनिवासविष्यैवेति सुगमम् ॥

" आस्तेचाञ्जनशैलामः " इत्युपक्रमपर्यालोचनेनापि श्रीनिवासविषयैवेय वार्ताप्रवृत्तिः न श्वेतवराहविषयेति विज्ञायते ।

एवं वराहपुराणप्रथमभागे चतुस्त्रिशाङ्कचिह्नते द्वितीये अध्याये---

"ततः श्वेतवराहश्च स्थापयित्वा घरां तदा । विभज्य सागरान् सप्त लोकान् सप्त च पूर्ववत्" इत्यारभ्य कल्पादौ वराहभगवता कृतं ससागरप्रथिव्या-दिलोकस्थापनं प्रतिपाद्य " ततो गिरिं समारुह्य श्वेतपोत्री हरिः स्थितः । स्वामि पुष्करिणीतीरे पश्चिमे पुण्यकानने ।" इत्यादिना तदानीमेव वैनतेयेन वैकुण्ठलो- गदावाद्य स्थापिते वेद्वटाभिधाने कीडाचले स्वामिपुष्करिणीपश्चिमतीरे श्रीश्वेत-राहभगवान् दिन्यविमाने स्थित इति प्रतिपाद्य तदनन्तरम्—

> " ततो जातु तटे स्वामिपुष्करिण्यास्तु दक्षिणे । मध्ये विमानं पद्माक्षः श्रीनिवासः परात्परः ॥ अतिष्ठद्देवदेवोऽपि शङ्खचक्रगदाधरः ।"

त्यनेन पश्चात् किंचित्कालानन्तरं श्रीनिवासभगवानागत्य खामिपुष्करिणीदक्षिण ।।गे दिव्यविमाने स्थित इति प्रतिपादनेन श्रीवराहश्रीनिवासदेवौ प्रथक् प्रथक् ।गविद्वयावतारभृतौ प्रथक् स्थानस्थितौ प्रथक् प्रथम्विलक्षणिद्वव्यचिरत्रचेष्टितौ च वेराजेते इति स्पष्टमेवावगम्यते ।

अतोऽत्र श्रीवराहदेवलक्षणमेकरूपमेव विष्णुं स्वीकृत्य श्रीनिवासमूर्तिलक्षणं वामिपुष्करिणीदक्षिणतीरे विराजमानतया पुराणप्रतिपन्नं भगवन्तं विष्णुमपरूप्य त्रियाने तपश्चर्यार्थमागतः स्कन्द एव तत्र स्थापित इति कल्पनं न कथंचिदपि । जाघटीति ॥

एवं वराहपुराणद्वितीयभागे प्रथमाध्याये कल्पादौ धरणीं प्रलयार्णवमझा-रुद्धृत्य स्थापियत्वा मेरुशिखरे स्थितस्य श्रीवराहभगवतः सन्निधिं प्रति धरण्यभि-।।निन्या भूदेव्या आगमनं प्रतिपाद्य तयोस्तत्र संजाते संवादे श्रीवेङ्कटाचलप्रस्तावे वामिपुष्करिणीपशंसायाम्—

" एतेषु प्रवरा देवी स्वामिपुष्करिणी शुभा । अस्यास्तु पश्चिमे तीरे निवसामि त्वया सह ॥ आस्तेऽस्या दक्षिणे तीरे श्रीनिवासो जगत्पतिः ।"

्ति स्वामिपुष्करिणीपश्चिमदक्षिणतीरयोर्भृदेवीसहितश्रीवराहदेवश्रीभूमिसहितश्रीनि-ग्रासदेवरुक्षणभगवद्दिव्यावतारयोः प्रतिकल्पनियतभाविस्थिति वराहभगवतैवाभिहितां गतिपाद्य संवादान्ते—

> " उद्धृत्य धरणीं देवीमालिलिङ्गेऽथ बाहुभिः। आन्नाय धरणीवक्त्रं वामाङ्गे सन्निवेश्य च॥

आरुह्य गरुडेशानं जगाम वृषभाचलम् । मुनीन्द्रैर्नारदाद्येश्च स्तृयमानो महीपतिः ॥ स्वामिपुष्करिणीतीरे पश्चिमे लोकपूजिते । तदाध्यास्ते श्रीवराहो मुनीन्द्रैस्तत्र पूजितः ॥ "

इति धरणीदेव्या सह तदानीमेव गरुडमारुद्यागतस्य श्रीवराहभगवतः श्रीस्वामिपुष्क रिण्याः पश्चिमं तीरमधिष्ठाय वर्तमानत्वं प्रतिपाद्य ततो द्वितीयाध्यायान्ते—

" वेङ्कटारूयं महाशैले श्रीनिवासो जगत्पतिः । कदा ह्यायाति देवेशः श्रीभूमिसहितोऽमलः॥ कथं कल्पान्तसंस्थायी भविप्यति जनार्दनः। एतद्बृहि वराहात्मन् महत्कौतूहलं भम॥"

इति श्रीनिचासभगवदागमनविषयं धरणीदेवीपश्चमुपक्षिप्य ततस्तृतीयाध्याये—

" वैवस्वतेऽन्तरं देवि पूर्वे कृतयुगेऽन्तरं । वायोस्तपो महद्दृष्ट्वा श्रीभूमिसहितोऽनघे ॥ आगच्छच्छीनिवासश्च स्वामिपुप्करिणीतटे । दक्षिणेऽस्मिन् पुण्यतमे विमानेऽनन्दसंज्ञिते ॥ वसिप्यति च श्रीकान्तो वायोः प्रियकरो हरिः । तदारभ्य हृषीकेशः सेनान्याराधितोऽनिशम् ॥ आकल्पान्तमदृश्येऽस्मिन् विमानेऽसौ वसिप्यति ॥ "

इत्यनेन पूर्वकल्पदृष्टान्तेन भाविकालेऽपि किंचित्कालानन्तरं वायुतपश्चर्याफलतय श्रीभूमिसहितः श्रीनिवासः समागत्य स्वामिपुष्करिणीदक्षिणतीरे स्कन्देनाराध्यमान स्सन्नाकल्पान्तं निवत्स्यतीति भगवता वराहेणैव समाधानस्य प्रतिपादनाच श्रीनि वासदेवापह्रवेन स्कन्दकल्पनस्य नात्र किंचिद्प्यवकाशो दृश्यते ।

प्रत्युत स्कन्दस्य तारकासुरहत्यादोषनिर्हरणार्थतपश्चर्यार्थमागतस्य श्रीनिवा साराधकतयैव पुराणप्रतिपन्नस्य भगवदाराधकतयैवावस्थानस्य न्याय्यत्वेन आराध्य देवतारूपेणावस्थानं स्वीयपापहरलक्षणस्वागमनोद्देश्यविरुद्धं न कथंचिदप्युपद्यते।

# एवं प्रायशो वेङ्कटाचलमाहात्म्यपरेषु पुराणभागेषु स्वामिपुष्करिणीपश्चिम-दक्षिणतीरयोः श्रीवराहदेवश्रीनिवासदेवयोः पृथगवस्थानं प्रतीयते । श्रीपाद्मपुराणेऽपि सप्तविशाङ्कचिह्निते चतुर्थोध्याये—

" कदाचिद्भगवान्विष्णुः कारुण्यागण्यपुण्यधीः । दर्शयन् सकलांह्योकान् साक्षादक्षिपथं गतः ॥ " इत्यारभ्य

" भक्तानुकम्पासहितः श्रीनिवासः परः पुमान् । आविर्वभूव भगवान् स्वामिपुष्करिणीतटे ॥ '' इत्यन्तेन

आविबभ्व भगवान् स्वामिपुष्कारणातट ॥ १० इत्य श्रीनिवासाविर्मावं प्रतिपाद्य ततः अष्टाविशाङ्कचिहिते पंचमाध्याय —

" सिह्मसानुमतः कुक्षौ स्वामिपुष्करिणीतटे । श्वेतस्य पोत्रिपोतस्य प्रादुर्भावः कथं विभो ॥ '' इत्यारभ्य श्रीवराहदेवाविर्भावं ततः पृथक् प्रस्तुत्य निरूप्य—

'' तदाप्रभृति देवेशो वराहवपुरूजितः । पाताललोकाल्लोकेऽस्मिन् कौतूहलसमाकुलः ॥ स्वापिपुष्करिणीतीरे पश्चिमेऽस्मिन् धरातले ॥ '' इत्यादिना

" अव्याजमित्रोऽत्र पोत्री वर्तते दिव्यगात्रभृत् । ह्राद्यन्नात्मनस्सर्वान् ज्ञानानन्दम्यान् सुरान् ॥ " इत्यन्तेन

श्रीवराहदेवस्य स्वामिपुष्करिणीतीरे वसतेः । एकोनित्रिंशाङ्कचिह्निते षष्ठाध्याये— " तदाप्रभृति देवेशो वराहवपुरात्मभूः । अनन्ताचलशृङ्गेऽन्तर्निक्षिप्ताङ्घिसरोरुहः ॥

देव्या वसुधया सार्ध स्वामिपुष्करिणीतटे । सुखमास्ते सुरेशानः सुखी रहिस सुन्दरः ॥ " इति श्रीवराहभगवतः स्थितिमुक्तवा तदुक्तरमेव —

" श्रीनिवासोऽपि शेषाद्रौ ततः स्वामिसरस्तटे । निवसन्नात्मनः कुर्वन्नर्वाचीनान् सुखात्मनः ॥ " इत्यारभ्य

" पुराणपुरुषो धाता पुरुषस्तमसः परः । वैकुण्ठं पूर्ववसतिं त्यक्तवेदानों हि तिष्ठति ॥ " इत्यन्तेन स्वामिपुष्करिणीतीरे वराहभगवदागमनात्पश्चात् किंचित्कालानन्तरं श्रीवैकुण्ठादागत्य तत्रैव स्वामिपुष्करिणीतीरे श्रीवराहदेवात्पार्थक्येन श्रीनिवासभगवतोऽवस्थितेश्च प्रतिपादनेन श्रीमहाविष्णुः श्रीवराहश्रीनिवासलक्षणाभ्यां द्वाभ्यां रूपाभ्यां स्वामिपुष्करिणीतीरे सदा सन्निहितो वर्तत इति स्पष्टमवगम्यते ।

यद्यपि पद्मपुराणे त्रयस्त्रिशाङ्कचिह्निते दशमाध्याये ---

पश्चिमे स्वामिसरसस्तीर प्रत्यमविमहम् । विमानमाविर्वभृव विमलानन्दकारकम् ॥ '' इति

श्रीनिवासविमानाविर्भावः । तत उपरिष्टात् ---

"स्वामिपुष्करिणीतीरे पश्चिमे भूत्यपश्चिमे । बृन्दारकाणां बृन्दैस्तु प्रार्थितो लोकरक्षकः ॥

आविर्वभूव भगवान् श्रीनिवासः परः पुमान्॥" इति

श्रीनिवासाविर्भावश्च स्वामिपुष्करिणीपश्चिमतीरे जात इति प्रतिपाद्यते । अन्यपुरा-णेषु च दक्षिणतीरे जात इति प्रतिपाद्यत इति किंचिद्भेदोऽवगम्यते ॥ तथापि श्रीनिवासतद्विमानयोराविर्भावस्य स्वामिपुष्करणीदक्षिणपश्चिमभाग एव जातत्वेन तादृशस्थानस्य दक्षिणत्वेन पश्चिमत्वेन च निर्देशयोग्यत्वान्न विरोध इति बोध्यम्॥

एवं मार्कण्डेयपुराणेऽपि प्रथमाध्याये—

तस्यानुभावं प्रवदामि भूयः

समस्ततीर्थानि भवन्ति तत्र ।

एवं समस्तेषु च मुख्यतीर्थं

श्रीस्वामिनामास्ति सरोवरं तत्।।

माहात्म्यमेतस्य मयोच्यते कथं यत्पश्चिमे रोधसि भूवराहः।

आलिंग्य कान्तामतिसौम्यमूर्ति-

र्विराजते विश्वजनोपकारी ॥

तद्दक्षिणतटे रम्ये वैकुण्ठपुरवछ्भः ।

आर्लिगितवपुर्लक्ष्म्या वरदो वर्तते चिरम् ॥ " इति

```
भविष्योत्तर पुराण तृतीयाध्याये-
```

एवं तीर्थवरा तत्र स्वामिपुष्करिणी शुभा । तस्याः पश्चिमदिग्भागे वराहवदनो हरिः ॥ धरामालिंग्य बल्मीक आस्ते पिष्पलराजितः॥ इति । इत्थं विचार्यमाणे तु स्वामिपुष्करिणी तटे। दक्षिणे विमलं दिव्यं वल्मीकं दृष्टवान्मुदा ॥ तिन्त्रिणी वृक्षमृलस्थं भगवान् जगदीश्वरः ।

मत्वेदं परमं स्थानं तत्र लीनोऽभवद्धरिः॥

इति च द्विरूपस्य भगवतः स्थलद्वये अवस्थानं स्पष्टमुक्तम् ॥ स्कन्दपुराणान्तर्गते प्रथमभागे सप्तमाध्यायेऽपि दर्शितमार्कण्डेयपुराणसमा-

नानुपूर्वीकाण्येव वचनानि दृश्यन्ते । तत्रैवं प्रथमाध्यायस्थितैः प्राग्द्वितीयस्तबक चतुर्दशवाक्योदाहतैर्वचनैः स्कन्दपुराणद्वितीय भागात्मक सप्तत्रिशाङ्कचिह्निताध्याय-

स्थितैः---

तं गत्वा वेङ्कटं शैलं स्वामिप्ष्करिणीजले। स्रतेन साकं विघेन्द्रः सस्नौ नियमपूर्वकम् ॥ वराहस्वामिनं नत्वा श्रीनिवासालयं गतः । प्रदक्षिणं ततः कृत्वा विमानं संप्रणम्य च ॥ पद्धनाभोऽथ पुत्रेण केशवेन दुरात्मना । पपो कटाह तीथे तद्भहत्यादिनाशकम्।।

ाति वचनैश्च श्रीवेङ्कटाद्रौ श्रीस्वामिपुष्करिणीतीरे द्विरूपस्य भगवतः पृथगवस्थानं फुटतरमवगम्यते ।

एवं. ब्रह्मोत्तरखण्डान्तर्गतपंचाशाध्यायस्थेन —

" स्वामितीर्थमिति ख्यातं सर्वतीर्थोत्तमोत्तमम् । तत्तीरे दक्षिणे विष्णुर्रुक्षम्या सह विनोदते॥ " इति

<sup>®</sup>ाचनेन स्वामिपुष्करीणीतीरे रुक्ष्म्या सह भगवतः श्रीनिवासस्य सद्भावः ॥ सप्तत्रिशाङ्कचिह्नते वामनपुराणाष्ट्रादशाध्याये —

" मुनयस्तेऽथ भूपाल तद्वाक्यसमनन्तरम् । दहर्गुर्विमलं दिव्यं विमानं भास्करोपमम् ॥ स्वामिपुष्करिणीतीरे दक्षिणे लोकविश्रुते । नारायणाश्रितं दिव्यं नित्यं च महदद्भुतम् ॥ " इति

तत्र सविमानश्रीनिवासाविर्मावश्र स्फुटमवगम्यते ।

एवं स्कन्दपुराणभागद्वयं वामनपुराणं पुराणान्तरेषु च रवेतवराहश्रीनिवा-साविर्भावो पार्थक्येन प्रतिपादो द्रष्टव्यो ॥

एवं भविष्योत्तरपुराणादिषु श्रीवराहभगवतः श्रीनिवासदेवस्य च परस्पर संवादः, श्रीनिवासदेवस्य आकाशराजकन्यापरिणयः तद्धं श्रीनिवासेन भूमिसहित वराहभगवत आह्वानंचेत्येवमादीनि बहूनि विचित्राणि विपुलानि चरित्राणि प्रति-पाद्यमानानि द्विरूपस्य भगवतः श्रीवेङ्कटादिश्रीस्वामिपुष्करिणीतीरवासित्वं प्रस्फुट-मेवावगमयन्तीति न श्रीनिवासदेवस्य अपह्नवः केनचित्कर्तुं शक्यः।

एवं प्रथमस्तवकोदोहतायां अरायिकाणेत्यादिश्रुतौ शिरिबिठस्येति श्रीनिंवास वाचकशब्दप्रयोगोऽपि वराहदेवात्पार्थक्येनास्मिन् गिरौ श्रीनिवासदेवसद्भावे पर्याप्तं प्रमाणं भवितुमर्हति ।

एवमस्य देवस्य परिदृश्यमानैिलंङ्गिरप्ययं देवो न स्कन्दः अपितु भगवानेव विष्णुरिति निरूप्यते । स्वामिपुष्करिणीदक्षिणतीरे सप्रति विराजमानस्य हि देवस्य चत्वारो बाहवो दृश्यन्ते । चतुर्बाहुत्वं च भगवत एव प्रसिद्धम् । न कचित् स्कन्दस्यति नासौ स्कन्दः । यथोक्तं वामनपुराणे एकविशाङ्कचिह्निते द्वितीयाध्याये बृहस्पतिकृतस्कन्दस्तुतौ—

> एकवक्त्रो द्विबाहुश्च कुमारः पुरुषोत्तमः । मातृप्रीत्या च पडुक्त्रः पार्वतीप्रीतिवर्धनः ॥ तति .

अत्र हि स्वभावतः एकवक्त्रत्वं द्विबाहुत्वं च अभिधाय स्तन्यदायिषण्मातृप्रीति-बरुात् षण्मुखत्वं जातमिति वक्त्रसंख्याधिक्यमौपाधिकमभिधाय तदानुगुण्येन् "द्वादशहस्तविराजितहेतं" इत्यौपाधिकमपि वा द्वादशत्वरुक्षणबाहुसंख्याधिक्यम् मेव वा अभिहितं न चतुष्ट्वरुक्षणबार्द्वसंख्याधिक्यमि । यद्यप्यस्य देवस्य स्कन्दत्वमभ्युपंगम्य तपोऽवस्थायां आयुधप्रहाणेन निरा-युधपाणित्वमुपपद्यत इति समर्थनम् , तदप्यसाधु । अधिकारिविशेषस्य तपोऽनुष्ठा-नार्थं वनं गच्छतोऽपि दुष्टजनतुदूरीकरणाद्यर्थं स्वाधिकारप्राप्तायुधसद्भावस्य अदुष्ट-त्वात् आवश्यकत्वाच्च, देवसेनाधिपत्य रुक्षण अधिकारिवशेषभाजोऽस्य स्वायुधप्रहां-णायोगात् ॥

प्रतिपद्यते हि श्रीरामायणभारतादिषु रामरुक्ष्मणभरतार्जुनादीनां अरण्या-दिषु जटिरुत्वादिरुक्षणतपोऽवस्थाजुषामपि स्वाधिकारप्राप्तधनुस्तृणीराद्यायुघ-धारिता ॥

द्वाविंशाङ्कचिहिते दर्शितवामनपुराणतृतीयाध्याये तपश्चयार्थे वेङ्कटाचरुं प्रति प्रस्थितस्यास्य स्कन्दस्य आयुधधरत्वमेव प्रतिपाद्यते नतु तत्प्रहाणं क्रचित् । यथोक्तं तत्र—

" तपसोऽर्थे प्रयाते तु स्कन्दे काञ्चनतेजसि । देवसेनासमायुक्ते धनुश्शक्तिधरे द्विजाः॥ " इति ।

उत्तरत्रापि न कचिदस्य आयुधप्रहाणं पुराणप्रतिपन्नम् । अयं च देवः आयुधधार-णाहिभ्यां कर्ध्वाभ्यां बाहुभ्यां वरप्रदानोद्यतेन अधरेण दक्षिणेन पाणिना स्वचर-णारविन्दयुगलं प्राप्यप्रापकतया प्रदर्शयता अपरेण कटिन्यस्ते वामेन पाणिना स्वाश्रितानां भवजल्येः कटिद्ववत्वं स्चयता च विराजते । ईदृशश्चावयवसिन्नवेश-विशेषः, शङ्कचकधरस्य, भवजलिधिनिस्तितीर्पुमुक्षुजनोपास्य दिव्यचरणनिलनयुग-लस्य, निखललोकाराध्यवेषस्य, भगवतो नारायणस्यव युज्यते । न पुनः स्वपातक हरणार्थं तपश्चर्यापरायणस्य आराधकता वेषैकयोग्यस्यास्य स्कन्दस्यायं सिन्नवेशः कथंचिदपि युज्यते ।

किं बहुना दक्षिणवक्षस्थलहरयाभ्यां श्रीदेवीश्रीवत्साङ्काभ्यां अनितरसाधा-रणलाञ्छनाभ्यामयं देवः श्रामहाविष्णुरिति मन्दमितभिरिप सुनिर्णयोद्धयमंशः ॥ पुराणस्थेषु श्रीनिवासदेवस्वरूपप्रतिपादनपरेघट्टेषु च श्रीनिवासभगवत उपदर्शित परिदृश्यमानावयवसित्रवेशविशेषादिकं स्फुटतरं प्रतीयते ॥

यथोक्तं श्रीवराहपुराणप्रथमभागे सप्तचत्वारिंशाङ्कचिह्निते पञ्चदशाध्याये---

" केयूराङ्गदसद्भृषं वृत्तायतचतुर्भुजम् । ज्वालायुतसहस्रारसुदर्शनधरं परम् ॥ शरचन्द्रपतीकाशपाञ्चजन्यधरं शुभम् । अश्रान्तवरदानोद्यद्दक्षपाणिसरोरूहम् ॥ कटीतटसुविन्यस्तवामपाणिजलेरुहम् ॥" इति ॥

अत्र चतुर्भुजमित्युक्तभुजचतुष्टयस्य विन्यासविशेषप्रदर्शनपरं ज्वालायुतेत्याद्युपरितन पादचतुष्टयम् ॥

पाद्मपुराणे त्रयस्त्रिशाङ्कचिह्निते दशमाध्याये---

" चतुर्भुजरशङ्खचकवरावन्तिहस्तकः।

श्रीवत्सकौस्तुभोरस्को वैजयन्त्या विराजितः ॥ '' इत्युक्तम् ॥ अत्र वरशब्देन वरदानसुद्रा अवनतिशब्देन कटितटविन्यासलक्षणावनतिसुद्रा च

विवक्षिता । समानप्रकरणवचनान्तरैककण्ट्यात् ॥ त्रिषष्ठितमाङ्कचिह्निते गारुड-पुराणाध्याये —

> '' अरुन्धती महाभागा लक्ष्म्यालिगितवक्षसम् । दृष्ट्या हरिं वेङ्कटेशं प्रणनाम मुदान्विता॥ ''

इत्यनेन तदुपरितनेन अरुन्धतीस्तोत्रगतेन-

यस्योरस्यनिशं विभाति जगतीसौभाग्यधात्री रमा-

धत्ते यस्य पदावनेजनजरुंमूर्ध्ना पुरारि<del>स्</del>सदा ।

श्रीमद्वेंकटशैलनित्यनिलयं देवोत्तमं त्वां विना-

दृष्टोदृष्टफलप्रदं किमपरं दृष्टं क्षितौ दैवतम्॥ "

इति वचनेन च श्रीवेङ्कटेशं साक्षात्कुर्वन्त्या अरुन्धत्या श्रीनिवासः रुक्ष्म्यार्छिगित-वक्षस्कत्ववेषेण दृष्ट इति स्पष्टमतगम्यते । ब्रह्माण्डपुराण नवमाध्याये चक्रवर्तिनः श्रीनिवाससाक्षात्कारघट्टे---

> " तन्मध्येऽसौ नीलजीमृतकल्पं पद्मावासं संश्रितत्राणहेतुम् ।

श्रीवत्साङ्कं पुण्डरीकायताक्षं

शंखं चक्रं धारयन्तं कराभ्याम् ॥

दातारं तं पाणिना वै वराणा-

मन्येनाङ्कं विश्रतं भ्राजमानम् ।

पीतं वस्त्रं विश्रतं राजमानं

कोटीरान्तप्रोतरत्नोपशोभम् ॥

शान्ताकारं शाश्वतं श्रीनिवासं

सेव्यं देवैर्वासुदेवं ददर्श ॥

इत्यनेन रुक्ष्मिश्रीवत्सौ वक्षोरुक्षणे शङ्खचकवरदानमुद्रा, कटितटविन्यासमुद्रारूपाणि मुजचतुष्टयरुक्षणानि च भगवति चक्रवर्ती ददर्शेति । तदन्तर्गत एव वसिष्ठनारद संवादात्मके पृथ्मभूते श्रीवेङ्कटेशसहस्रनामाध्यायेऽपि, श्रीनिवासध्येयाकारवर्णने - –

कर्ध्वी हस्तौ यदीयो सुरिरपुदलने विभ्रतौ शङ्खचके सेव्यावङ्घी सकीयावभिद्यद्यरो दक्षिणो यस्य पाणिः।

तावन्मात्रं भवाञ्चिय गमयति भजतामूरुगो वामपाणिः

तावनमात्र मेवाञ्चि गमयात मजतान् रुगा वामपाणः श्रीवत्साङ्कश्च लक्ष्मीयदुरसि लसतस्तं भजे वेङ्कटेशम् ॥

इत्यनेन यथोक्तभगवदसाधारणसर्वरुक्षण विशिष्टवेषेणैव श्रीनिवासो ध्येय इति च

स्पष्टमुक्तम् ॥

यादशरूपेण श्रीनिवास भगवान् चक्रवर्तिना दृष्टः तेनैव रूपेण तत्र भग-वतः सर्वदृश्यतया अवस्थानमपि चक्रवर्तिना प्रार्थितं तथैवाङ्गीकृतं च भगवतेति तत्रैव नवमाध्याये उक्तम् । यथोक्तं तत्र ।

## राजपुत्रः—

" यत्तद्भपं दुर्रुमं योगिवयैं-रम्यं भूयादीदृशं सर्वदृश्यम् ।

अत्रैव त्वं सर्वदा वासमीयाः

सर्वेषां वै मानवानां हिताय।।

ओमित्युत्तवाऽथापरं प्राह वाक्यं

मद्भक्तस्वं नास्ति तुल्यस्त्वयान्यः॥" इति॥

मार्कण्डेयपुराणे द्वितोयाध्याये सविमानश्रीनिवासाविर्भाव प्रतिपादनघट्टे ---

तन्मध्यस्थं दिव्यमूर्ति वरेण्यं

शङ्खं चकं धारयन्तं कराभ्याम् ।

सेव्यत्वेन स्वं पदाम्भोजयुग्मं

सर्वेषां संदर्शयन्तं करेण ॥

खाङ्घिद्वन्द्वं संश्रितानां जनानां

संसाराव्धिर्जानुद्रघः किलेति ।

न्यस्तेनोरौ वामतो दर्शयन्तं

सञ्येनान्येनापि हस्तेन सम्यक् ॥

सर्वाभीष्टं दातुमुयुक्तहेति

भक्तानां श्रीवासवक्षस्थलं च ॥

मन्दरमेरश्रीमुखं भूषणाढ्यं सर्वे श्रीमद्धेङ्कटेशं ह्यपश्यन्। इत्यनेन यथोक्तावयवस-न्निवेश विशेषादि विशिष्टं श्रीनिवासं ब्रह्माद्यः सर्वे दृहशुरित्यभिहितम् । तत्रैव

चतुर्थाध्यायेऽपि कुमारं प्रति भगवदाविभविघट्टे —

शड्खं चक्रं धारयन्तं कराभ्यां

फलपद्रयोरुगवामहस्तम् ।

प्राप्याविमावित्यपरेण पादौ

संदर्शयन्तं करपङ्कजेन ॥

इति तथाविधावयवसित्रवेशविशेषो भगवता स्कन्दाय दिशत इति ।

भविष्योत्तरपुर।णत्रयोदशाध्यायानते--

वरपद्मासने सुस्थां विधाय कमलालयाम् ।

पद्माबर्ती विशालाक्षी भगवानात्मवक्षसि ॥

अरिशङ्खविहीनोऽसौ कटिन्यस्तकरोत्तमः ।

दर्शयन् पाणिनैकेन दक्षिणेन वृषाकिषः॥

पदपद्मं सदाऽराध्यं गतिं च परमां नृणाम् । कटिन्यस्तकरेणापि निजपदाञ्जगामिनाम् ॥ नृणां भवपयोराशिं कटिदध्नं प्रदर्शयन् । विराजते वेङ्कटेशः संप्रत्यपि रमापतिः॥" इत्यनेन

संप्रति विद्यमानं रूपमित्थं भूतिमिति च स्पष्टमुक्तम् ॥

चत्वारिंशाङ्कचिह्निते वामनपुराणे एकविंशाध्याये — यत्र स्वामिपुक्किरिणी-दक्षिणतीरे योऽपौ सविमानः श्रीनिवास आविभूतो ब्रह्मादिप्रत्यक्षगोचर आसीत् तत्रैव स भगवान् अदृश्यस्वीयाप्राकृतविमानः स्वयं च दृश्यमानस्सन् मनुजकारित विमानिस्थास्यतीति अगस्त्येन मुनीन्द्रान्प्रत्युक्तस्वात् अगस्त्यादिभिरत्रैव भगवतो दृश्यमानतया अवस्थानप्रार्थनतया भगवता तथैव अत्रानवरतवासाङ्गीकारस्य तत्र तत्र पुराणेषु प्रतिपादनदर्शनाच श्रीनिवास एवायमिति स्पष्टमवगमनेन नात्र कन्दस्यावासादिकरुपनेन श्रीनिवासापह्वः कर्तु शक्यः ॥

### उक्तं हि, यथोक्तवामनपुराणाध्याये —

अगस्त्यो भगवान् भूप मुनीन्द्रानिदमब्रवीत् । यदेतद्दर्शितं दिव्यं विमानं लोकपावनम् ॥ पूर्वं भगवता तेन विष्णुना प्रभविष्णुना । तदत्रैव महाशैले सदा तिष्ठति पूजितम् ॥ अन्तर्हितं न केनापि शक्यते द्रष्टुमञ्जसा । युगेयुगे तु यः कश्चित्तपसा भावयेद्धरिम् ॥ स तस्य कृपया दिव्यं विमानं पश्यति ध्रुवम् । आगामिनि कलौ चापि संप्राप्ते पुण्यमुत्तमम् ॥ विमानं सर्वपापघ्नं विष्णुनाधिष्ठितं सदा । पश्यतां सर्वभूतानामाह्णदजनकं शुभम् ॥ देविषदैत्यगन्धर्वदेवसिद्धनिषेवितम् । मनुजैरेव तद्धकैः कारितं लक्षणान्वितम् ॥ भविष्यति महाश्चर्ये मुनीन्द्रा नात्र संशयः । तत्रैव भगवान्विष्णुः स्थास्यत्यक्षयशक्तिष्टृक् ॥ विमाने तु जगन्नाथः पूर्वे दृष्टो हिरः खयम् । शङ्खचक्रधरः श्रीमान् चतुर्बाहुस्वरूपवान् ॥ असिन् जगति विप्रेन्द्रा विश्रुतं च भविष्यति । विमानं तद्षोघध्नं त्रैलोक्यतिलकोपमम् ॥ इति ।

अयमंशः अनेकपुराणेषु तत्रतत्र विद्यमानो द्रष्टव्यः । स्कन्दस्तु कुमारभारातिथि एव नियतवासः तत्र निवसन्नेव आगत्यागत्य यथाकालं स्वामिपुष्करिणीतीरे विराजमानं भगवन्तं श्रीनिवासमाराध्यन्नद्रावस्तीति दिशतवामनपुराण एव चतुर्विशांकचिहिते पश्चमाध्याये पार्वतीं प्रति महादेवेन अभिवानप्रतिपादनान्नासौ स्वामिपुष्करिणीदक्षिणतीरे विराजमानो देवः स्कन्दः । अपि तु तदाराध्यभूतो भगवान् श्रीनिवास देव एवेति स्फुटमेवावगम्यते ।

यथोक्तं तसिन्नध्यायं —

आस्ते वृषाचले देवः श्रीभूमिसहितोऽनघे ।
अप्रत्यक्षालयोऽहरयो विहरन् गिरिमूर्घनि ॥
नानादुमलताकोर्णे सर्वर्तुगणसंयुते ।
स्वामिवापीसमीपे तु कोटिकन्दर्परूपवान् ॥
आस्ते लक्ष्म्या च घरया रमन् षोडशवार्ष्टिकः ।
हष्ट्वा गृहोऽपि तं देवं चैत्रमासि ग्रुमे तिथौ ॥
आराधयंस्त्रिसन्ध्यं वै देवगन्धर्विकंनरैः ।
नृत्त्यैरप्सरसां चैव गीतवादित्रनिःस्वनैः ॥
रमयंश्च रमानाथमुत्तरे गह्नरे गिरेः ।
कुमारधारिकानाम तत्र निर्झरिणी ग्रुमा ॥
मयूरवाहको देवि ! तस्यास्तीरे वसत्यहो ।
ब्रह्महत्या तु या तस्य दुःसहा घोररूपिणी ॥

सा वृषाचलश्वक्रामे दृष्टमात्रे बिहःस्थिता । \*कामयमानदृशेषाद्गे नित्यसेवां हरेरसौ ॥ पुनरागमनं देवि ! षण्मुखो नाभिवाञ्छति ॥ " इति

इत्थमाराधकत्वेन वस्तुमिच्छतोऽस्य न अग्राध्यत्वेन अत्रावस्थानं युज्यते । न च तस्य अत्र तधावस्थानं कचित् एषु पुराणेषु प्रतिपाद्यते । प्रत्युत अप्राकृते असिन् भगवत्कीडाचले प्राकृतानामाराध्यतयावस्थानं निषिद्धतयैवावगम्यते यतः अतोप्यधि कस्य एतत्पितुर्महादेवस्य असिन् गिरावेव भगवता सह वस्तुं वाञ्छतः भगवतै-वास्मिन् पर्वते वासमननुज्ञाप्य उपत्यकायां वासोऽभ्यनुज्ञातः ,

यथोक्तं वराहपुराणप्रथमभागे पञ्चाशाङ्कचिह्निते अष्टादशाध्याये —

इत्युक्तथा कमलानाथः प्राहेशानं शुचिस्मितः ।

किमागमनकार्यं ते वद शङ्करमत्वरम् ॥

इति प्रष्टः शिवः प्राह स्वामिन्नित्यच्युतं वचः ।
स्वामिन् त्वया सदा यत्र स्थीयते वेङ्कटेश्वर ॥

तत्रैव देव स्थातव्यं मया वृषगिरीश्वर ।

इति पृष्ठः पुनः प्राह नोलमेघसमद्युतिः ॥

आकल्पं च वसामीह वेङ्कटाह्वयम्घरे ।

त्वमप्यत्र मृडानीश ! महादेव ! वस प्रभो ! ॥

उपत्यकायामस्याद्रेः शोचिष्केशदिगीश्वर ! । इति ।

इत्थं महादेवस्यापि अस्मिन् वेङ्कटाचले लोकानामाराध्यतया अवस्थानस्य प्रतिपेध-सिद्धौ स्कन्दस्य तथावस्थानासंभवः किंपुनन्यीयसिद्ध एव । तथा च स्वामि-पुष्करिणीदक्षिणतीरे श्रीनिवासदेवो यथा देवादीनां प्रत्यक्षविषय आविर्मूतः तथैव तत्रागस्त्यादिप्रार्थितो नित्यं वर्तते । स एव चार्चारूपेण अद्याप्यत्र सर्वदृहयो विराजत इति नात्र स्कन्दस्यावकाशः ॥

एवं ब्रह्मपुराणतृतीयाध्याये भगवता श्रीनिवासेन चोदितः शङ्खराजो यथा

कामयानश्चरोषाद्री इति सम्यगिवभाति

दृष्टं श्रीनिवासविमाना चीविग्रदादिकं स्थापयामासेत्यपि प्रतिपाद्यते । यथोक्तं तत्र-

यथादृष्टं विमानं ते मद्भूपं पुरुषर्षभ ! ।
तथा कुरु महाभाग ! तेन ते भविता गतिः ॥
इत्युक्तवान्तर्द्धे देवः सर्वेषामेव पश्यताम् ॥
तेनोक्तमार्गेण विधाय पुण्यं
विमानवर्यं प्रतिमां च पुण्याम् ।
प्रस्वाप्य शङ्को नरलोकसंघे

अस्य श्रीनिवासदेवस्य शङ्खचकवरमुद्राकटिविन्यासचतुर्विधचिह्नधारिचतुर्भुजत्वं श्रीदेवश्रीवत्साङ्कितवक्षस्कत्वं च तत्र तत्र प्रतिपाद्यमानं दुरपह्नवं देवतान्तरव्यावर्तकं

जगाम विष्णोः पदमन्ययं शुभम् ॥ इति ।

चिह्नम् ।

अत एव हि परमैकान्त्यप्रेसरैः श्रीपराङ्कुशपरकालादिदिव्यसूरिभिः इत-सुबहोः कालात्माचीनैः द्राविडवेदतदङ्गोपाङ्गरूपेषु दिव्यप्रबन्धेषु अयं देवो विष्णुः रिति इदं क्षेत्रं वैष्णवक्षेत्रमिति च अनुसन्धाय एतस्य स्तवनादिरूपसुपासनं क्रियमाणं दृश्यते ।

नचैते विरक्ताग्रेसरा अस्य देवस्य वस्तुतो देवतान्तरत्वेऽपि कथंचित्तत्र विष्णुत्वमारोप्यापि वा कृत्रिमामुपासन भावनां कुर्युः ।

न चामुप्मिकपारमार्थिकप्रवृत्तियुक्तानां सकलवाद्यविषयव्यापारविमुखाना-ममीषामीदशार्थे प्रतिष्ठादिकामनामूला प्रवृत्तिः कथंचिदपि सङ्गच्छते ।

न च तेषां स्तवनोपासनादिकं वराह भगवन्मात्र विषयं व्यवस्थापयितुं शक्यम् । दीर्घतरमहाकिरीटधारित्व शङ्खचकधरत्वश्रादेव्यधिष्ठित वक्षास्कत्वावयव-सन्निवेशविशेषादीनां श्रीनिवासासाधारणचिह्नविशेषाणां वराहभगवद्वचावृत्तानां अनुसन्धानदर्शनात् ।

श्रीपराङ्करादिव्यसूरिणा द्राविडब्रह्मसंहितायां श्रीवङ्कराचलविषययोस्तृतीय शतक षष्ठरातकदशमदशकयोर्मध्ये चरमनिर्देष्टे दशके श्रीनिवासभगवदसाधारण चिह्नजातमपि सम्यगभिहितम् ॥

तत्र द्वितीयगाधायां दक्षिणपाणौ प्रज्वलत्सुद्रश्नधरत्वं तदुपलक्षित-मन्यदायुधजातं च, दशमगाधायां पद्मालया नित्याधिष्ठितवक्षस्कत्वं, निगम-गाधायां प्राप्यप्रापकत्वेन निजचरणकमलयुगल प्रदर्शियतृदक्षिणपाणिसुद्रां निजचरणकमलाश्रितानां संसाराञ्धेजीनुद्रप्तत्व प्रदर्शनसुखेन समुज्जीवनसंदर्श-यितृवामोरुसंलम्भवामहस्तसुद्रां च भगवतः श्रीनिवासदेवस्य प्राकाशयत् भगवान् पराङ्कशदिव्यसूरिः ॥

यथोक्तं तत्र द्वितीयगाधायां कुपितप्रज्वलच्छ्रीमन्नेमिदक्षिणपार्श्वेति दशमगाधायां वियोक्तुमसमर्थास्म क्षणमपीत्यनुसन्धाय पद्मोर्ध्वकुमारी नित्याधि- ष्ठितवक्षस्थलेति । निगमगाधायां चरणाधस्तादनुरूपं निविद्य हे दासा वर्धध्व- मित्यंवं कृपां दिशन्तमनुपमप्रकारं स्वामिनमिति च । अत्र निगमगाधायां चरणाधोनिवेशस्य ततस्समुज्जीवनस्यच प्रदर्शनात् । ततो भगवतः सकले- तरव्यावृत्तानुपमप्रकारत्वस्य चाभिधानाद्क्षिण वामपाणिगत मुद्राद्वयमाभिहितं द्रष्टव्यम् ॥

तस्माच्छ्रीनिवासविषयं स्तवनोपासनादिकं दिव्यसूरिकृतमप्यत्र प्रबस्तरं प्रमाणमेव ।

अस्य श्रीनिवासभगवतः राङ्चचक्राद्यायुधिवहीनपाणिकत्वं तु तोण्डमाने चक्रवर्तिने दुर्विषहैवरिनिषूदनकांक्षिणे निजायुधदानसूचकं भगवतैव संकल्पि-तमिति पुराणवचनेष्वेव स्पष्टम् । ब्राह्मपुराणे सप्तमाध्याये —

दर्शयन् भक्तवात्सल्यं यो ददौ हस्तगे शुमे । शङ्खचके नृपेन्द्राय चक्रवर्तीति यं विदुः ॥ अत एवारिशङ्खाभ्यां दश्येते रहितौ करौ । अर्चारूपशिलारूप विम्रहस्य महात्मनः ॥ इति । शाङ्खचकरा-

# हित्यकारणकथनं प्रस्तुत्य ततोऽध्यायान्ते —

स्थिते कदाचित् क्षितिपे श्रीनिवासस्य सन्निधौ। शत्रवश्च बलोद्रिक्तारुरुधुस्तस्यवै पुरीम् ॥ श्रुत्वा बर्राणवं घोरमायान्तं नातिशंकितः । योद्भकामो जगामाथ पुनस्तैश्चपराजितः॥ ततः खिन्नमना भूत्वा तमेव शरणं ययौ । बिलद्वारेण देवेशं गत्वा पादौपगृह्यच ॥ रुगेद त्राहि त्राहीति तंप्राहार्चास्वरूपवान् । माभैषीःपुत्र भद्रंते चकशङ्घौददामिते ॥ ताभ्यांगच्छ पुरीस्वीयां तो तेशत्रून् हनिष्यतः । इत्युक्त्वा तौददौ तस्मै ताभ्यां सह जगामसः ॥ तौच शत्रुन्निहत्याशु ऋत्वा राज्यमकण्टकम् । आजम्मतुः श्वितिभृता साकं देवस्यमन्त्रिधौ ॥ राजा देवं ववन्देऽथ स्तुत्वा स्तोत्रैरनेकशः। वरं वरय भद्रेति देवो राजानमन्नवीत् ॥

#### राजा

ममायुध प्रदानस्य रूयात्येदेवोत्तमप्रभो । अर्चाविम्बे शिलाविम्बे चक्रशङ्खौ नधारय ॥ इति संप्रार्थितोदेवो नदधार पुनश्चतौ । अदृश्यौ तिष्ठतश्चोभौ पार्श्वतःशाङ्ग धन्वनः ॥ इत्यन्तेन शङ्खचकराहित्यं कारणं सविस्तरं निरूपितम् ॥

अत्र भक्तविषये प्रदर्शित निज महीदार्य स्मारकतया दिन्यायुध धारणं सर्वछोक द्रग्गोचरतया नकर्तव्धमित्येतावन्मात्रस्यैव चक्रवर्तिप्रार्थित तया तथाधारणाभावेऽपि सर्वदास्वासाधारण नित्यसिद्ध दिन्यायुधसंनिधान-मस्त्यैवेतिदर्शितम् ॥ एवं ब्रह्माण्डपुराणे एकादशाध्यायेऽपि —

## श्रीभगवान्

शह्नचके प्रदास्यामि भावि सायुज्य सूचके । तथाकौमोदकीं शार्क्ष नन्दकंच महामते ॥ पञ्चायुघधरो भूत्वा दुरात्मानं सुरद्भुहम् । सज्ञन्धुवर्गे सोमात्यं जिह संग्राममण्डले ॥ इत्युक्त्वा प्रददौ तस्मै शुचये चक्रवर्तिने । शङ्खचक गदाशार्क्ष खङ्गानिमधुसूदनः ॥

इति सिह्मादाख्यासुरवधार्थं चक्रवर्तिने भगवता पञ्चायुधदानं प्रितिपाद्य, ततोऽध्यायान्ते ।

ततिस्सिद्धादसंहारी चक्रवर्ती महीपितः । व्यिजज्ञिपत्स्ववृत्तान्तं वेंकटेशाय सर्वतः ॥ शङ्कचक गदाशाङ्गं नन्दकान् नृपनन्दनः । अपियामास हरये वेंकटादिनिवासिने ॥ राजानं च तथा पञ्चायुधान्यपिचमाधवः । उवाचमेघनिर्घोष गम्भीरिम भृता गिरा ॥ राजन् यदेच्छिस जय मजय्ये साम्परायके । तदेमान्यायुधान्युच्चे स्साहाय्यं कुर्वतां तव ॥

इत्यादिना सिद्धाद वधानन्तरं चक्रवर्तिना प्रत्यप्येमाणानां दिव्यायु धानां तत्तत्काल साहाय्यार्थं चक्रवर्ति सिन्नधान एवावस्थानं नियम्य स्वस्य किंचित्काल पर्यन्तं प्रत्यक्ष विगतायुधत्वं दिव्यायुधानां माननमात्रं संनिधानं चाभ्युपगम्य ततः किंचित्कालानन्तरं कलौ विमानादीनामिव दिव्यायुधानामपि भक्तकल्पितानामङ्गीकारं लोकतुष्ट्यं कुर्वन् वर्तिष्ये इति चक्रवर्तिनं प्रति भगवतैवाभिधानप्रतिपादनात् भगवतोऽस्य श्रीनिवासदेवस्य स्वासाधारण दिव्यायुधराहित्यमद्योपपद्यते। नचेत्थं स्कन्दस्य स्वासाधारणायुध प्रहाण कारणं एवंभूतस्य तस्य अचिक्रपेण स्थापनं वा पुराणे कचित्प्रतिपादितम् ।

तस्मान्नासौ स्कन्द शङ्कागन्धाही देवः ।

यद्पिवादिनो मन्यन्ते अस्य देवस्य श्रीवैष्णवैराराध्यम्।नताद्दशायामिप प्राचीन संप्रदायानुसारेण देवतान्तरासाधारणैः विरुवपत्रेर्रचनं कचिन्मासे
कियमाणमद्याप्यनुवर्तमानंदृश्यते, तिददं तस्य देवतान्तरत्वसाधकं लिङ्गमिति । अस्यदेवस्य विष्णुरूपत्वे तदसाधारण दिव्यायुध राहित्यं देवतान्तरासाधारणं जिल्लत्वं नागाभरणधारित्वं च दृश्यमानं न कथंचिद्प्युपपद्यत
इतिच । तद्प्येतेन निरस्तम् । प्रत्यक्ष दिव्यायुधराहित्यकारणस्य यथोक्तरीत्या पुराण एव सम्यक्प्रितिपादितत्वात् । परश्यतेपु स्थानेष्वस्य श्रीवैकुण्ठनाथ श्रीमहाविष्णोरेव श्रीनिवासाख्यावतार विशेषक्षपतायां साक्षादिभिधीयमानायां लिङ्गेन श्रुतिवाधनायोगाच्च ।

अस्य देवस्य प्रागुदाहत प्रमाणगणगता विष्णुत्व श्रुतिरन्यथासिद्धि गन्धानहा विद्यत इति प्राक्तन निरूपणेनैव विशदम् ॥

लिङ्गं चेदमन्यथासिद्धम् । विरुवपत्राचिनादीनां देवतान्तरासाधारण-त्वस्य अप्रामाणिकत्वात् । तुल्मीदेव्यभिमततमत्वेन तुल्मीद्लानां भगवद्-भिमतत्ववद्धिरुववृक्षस्य श्रीदेव्यभिमततया विरुवपत्राण्यपिहि भगवद्भि-मतानि अर्चनोपकरणानि शास्त्रसिद्धानि । विरुववृक्षस्य श्रीदेव्यभिमत वृक्षत्वं च—

" आदित्यवर्णे तपसोऽधिजातो वनस्पतिस्तव वृक्षोथ बिल्वः " इति श्रीसूक्त श्रुति सिद्धम् । ततोबिल्वपत्रैरपि भगवदर्चनं तत्र तत्र शास्त्रै-विधीयते । यथोक्तं हारीतस्मृतौ विशिष्टपरम धर्मशास्त्रे पश्चमाध्याये धनुर्मा-सार्चन घष्टे—

> कोदण्डस्थे दिनकरे तिसमन् मासि निरन्तरम् । अरुणोदय वेटायां प्रातःस्नानं समाचरत् ॥

तर्पयित्वा विधानेन कृतकृत्यः समाहितः ।
नारायणं जगन्नाथ मर्चयेद्विधिवद्विजः ॥
पौरुषेण विधानेन मूरुमन्त्रेण वा यजेत् ।
शतपत्रेश्च जातीभिः तुरुसीविल्वपुष्करैः ॥
गन्धेधूपेश्च दापेश्च नैवेद्यैविविधेरिष ।
पायसान्नं शर्करान्नं मुद्रान्नं सप्टतं हविः ॥
सुवासितंच दयन्न मपूपान्मधु मिश्रितान् ।
मोदकान् पृथुकान् लाजान् शष्कुलो चणकानिष ॥
विविधानिच भक्ष्याणि फलानिच निवेदयेत् ॥ इति ।

वं तस्मिन्नवाध्याये ततः पूर्वत्र --

लक्ष्मीनारायणं देवं भागिवे वासरे निशि ।
अखण्ड बिल्व पत्रैश्चकोमलेक्तुलसीदलेः ।
अर्चयेन्मन्त्ररत्नेन वामाङ्कस्थिश्रयासह ॥ इति ।
अखण्ड बिल्वपत्रैर्वा पद्मपत्रैष्ट्रीतेन वा ।
श्रीस्कपुरुष स्काभ्यां परयचं जुहुयात्तः ॥ इति ।
गोपालवपुषं कृष्ण मर्चयेच्छुद्धयान्वितः । इत्यारभ्य—
करवीरैः कोविदारै बिल्वेरास्फोटकेरि ।
दशाक्षरेणमन्त्रेण प्जयेतपुरुषोत्तमम् ॥ इति ।
नृसिंह वपुषं देवं प्जयेत्तिद्धियानतः ।
मन्त्रराजेन गायच्या मूलमन्त्रेणवा यजेत् ॥
अखण्ड बिल्वपत्रैश्च जातिकुन्दैश्च योधिकैः ॥

इति चोक्तम् । एवं श्रीवेङ्कटाचरु माहात्म्यपर श्रीवाराहपुराण प्रथम-गिरेऽपि पञ्चचत्वारिंशाङ्कचिह्निते त्रयोदशाध्याये दशर्थस्य श्रीनिवासाविर्माव-दिश्य स्वामिपुष्करिणी तीरे तपः कुर्वतां महर्षाणां चरित्रदर्शनसमये— अर्चयन्ति जगन्नाथं तथाबिल्वदलैरपि ।

तुरुस्यास्सुद्रहेश्चापि कृष्णैःश्वेतेश्च योगिनः ॥ इत्युक्तम् ॥

श्रीवेंकटाचल माहात्म्यपर वाराहपुराण द्वितीयभागेऽपि नवमाध्याये देवकृतलक्ष्मीस्तोत्रे —

नमोबिल्व वनस्थायै विष्णुपत्न्यै नमोनमः । '' इत्यनेन स्तोत्रप्रीत श्रीमहारूक्ष्मोप्रतिवचनेऽपि ।

> अखण्डैर्विरुवपत्रैर्मा मर्चयन्ति नराभुवि । स्तोत्रेणानेन यदेवा नरा युष्मत्कृतेनच ॥ धर्मार्थकाममोक्षाणा माकरास्ते भवन्तिवै ॥

इत्यनेन च वचनेन श्रीदेव्याबिल्विपयत्वस्य तयैव साक्षात बिल्व-पत्रैः स्वार्चनविधानस्यच प्रतिपादनात् ।

भगवतः श्रीनिवासस्य श्रीदेव्या नित्याधिष्ठितवक्षसो बिल्वपत्रैर्रचनं हि सुसंगतम् । एवमन्यद्वि • बिल्वपत्रैर्भगवद्चनप्रतिपादनपरं बहुलतरं तत्र तत्र स्थितं वचनजातं अत्रोपष्टम्भकं द्रष्टव्यम् ।

इत्थं श्रीदेव्या भगवतो विष्णोश्च बिल्विपयत्वस्य बिल्वद्लैर्र्चन-विधानस्यच प्रमाणसिद्धत्वेन तदनुरोधेनैव इह तथार्चनानुष्ठान संप्रदाया-गमात्।

अन्यत्रापि विष्णुस्थलेषु कचित्कचित् बिल्वपत्राचिनस्य अधुनापि दृश्यमानत्वाच नानेनायंदेवो देवतान्तरीकर्तुं शक्यः ।

अथ नापि जटिल्स्वं देवतान्तरासाधारणम् । विष्णोरप्यवतारेषु किल्कि चित् तस्सद्भावस्य प्रमाणप्रतिपन्नस्वादिहापि तस्संभवे वाधकाभावात् । यथोक्तं श्रीभागवते एकादशस्कन्वे भगवद्भमं निरूपणपरे निमिनवयोगीश्वर-संवादे पञ्चमाध्याये करभाजन योगीश्वर वचने—

### राजा-

किस्मिन काले स भगवान् किंवर्णः कीहरो नृभिः। नाम्नावाकेन विधिना पूज्यते तिदहोच्यताम्।।

#### करभाजनः--

कृतं त्रेताद्वापरंच किलिरित्येषुकेशवः । नानावर्णाभिधाकारो नानैव विधिनेज्यते ॥ कृते शुक्कश्चतुर्बाहु जिटिलो वल्कलाम्बरः । कृष्णाजिनोपवीताक्षान् विश्रदण्डकमण्डल् ॥ मनुष्यास्तु तदाशान्ता निर्वेरास्समदिशिनः । यजन्ति तपसा देवं शमेनच दमेनच । हंसः सुपर्णो वैकुण्ठो धर्मो योगीश्वरोऽमलः । ईश्वरः पुरुषोऽज्यक्तः परमात्मेति गीयते ॥ इत्यादि ॥

अत्र तत्तरकालेप्विच्छानुरोधेन भगवतो नानाविधवर्णायुधाकार नाम-विशिष्ट रूपधारित्वं । तत्तद्वतारेषु तत्तद्वर्णायुधाकारादि विशिष्टवेषेणैव समाराध्यत्वंचाभिधाय कालविशेषे जटिलत्वाद्याकारविशिष्टरूपशालिनो भगव-दवतारविशेषस्य ताद्व्येण समाराध्यत्वाभिधानादिहापि श्रीनिवासास्त्यभगव-दवतारविशेषे दश्यमान जटिलत्वचतुर्बाहुत्वाद्याकारविशिष्ट दिव्यरूपशालि-नो भगवतस्त्थेव समाराधनीयत्वं युक्तं संभवति ।

एवं पाश्चरात्रे सात्त्वत संहितायां द्वादशे विभवदेवताध्यानपरिच्छेदे पातालप्रभृति सर्वलोकस्थित सकलविभवदेवताध्येयाकार प्रतिपादनपरे प्रथमं पाताल निलयस्य सङ्कर्षणमूर्तेभगवतोऽनन्तस्य नानाविधाकारशालिनो-विद्याधिदेवाकारवर्णने—

> विद्याधिदेवं भगवंश्चतुर्वत्कं चतुर्भुजम् । लम्बकूचजटादण्ड कमण्डल्वक्षसूत्रकम् ॥ फुल्लरक्ताम्बुजाभासं श्वेतपद्मकराङ्कितम् । श्रुतीर्ऋगाद्यावक्वतेभ्यः पोद्गिरतमनुस्मरेत् ॥ इति ।

तत्रैव किंचिद्द्रत उपरिष्टान्तरनारायण हरिकृष्णरूप चतुर्विध-भगवदवतारेषु कृष्णाख्यावतारस्वरूप वर्णने च । कृष्ण मिन्दीवरस्याम मूर्ध्वबाहुं जटाधरम् । पादेनैकेन तिष्ठन्त माहरन्तंच मारुतम् ॥ एक त्रि षड्द्विषड्रात्राद्यतिकृच्छ् परायणम् । पक्षमासोपवासांश्च दिशन्तमनुचिन्तयेत् ॥ इति ॥

तत्रैव पुनः धरातलस्थितावतारान्तरध्येयाकार निरूपणे— ध्यायेद्वराश्वगं तंवै तनुत्रावृत विमहम् । सितोष्णीषललाटंच नातिदीर्घ जटाधरम् ॥

द्रवत्कनकवर्णाभ मिषुधिद्वयमध्यगम् ।

शरचाप करव्यमं खङ्गकुन्तकुठारिणम् ॥ यज्ञाध्ययन दानादि परिरक्षन्तमेवहि ।

यज्ञाष्ययम दानादि पाररक्षन्तम्याह । ———————————————

शातयन्त मवर्णाना मधर्म निरतात्मनाम् । सर्वतत्त्वाश्रयं तत्त्वं सर्वशक्तिमयंविभुम् ॥

सर्वेन्द्रियगुणाभासं सर्वेन्द्रिय विवर्जितम् ।

निश्रेष भुवनानांच ध्यातिव्यंच धरास्थितम् ॥

अनन्तरायनाभूषं कल्पान्तहुतभुक्प्रभम् । ज्वलज्ज्वालावलीयुक्तं ज्वलनांशुकवेष्टितम् ॥

चकाद्यायुधवृन्देन मूर्तेन परिवारितम् ॥ इति चोक्तम् ॥

इत्थमनेकेषु भगवदवतारेषु, जटाधरत्वसद्भावावगमेन अस्यापि श्रीनिवासभगवतः तत्सद्भावो न विरुद्ध इति नैतेनासौ देवतान्तरीभवितु-मर्हति ।

किंचात्र उदाहृत सात्वत संहितावचन सिद्ध चरमरूपस्वरूप स्वभाव-पर्यालोचने तदूपस्य श्रीनिवास भगवदूपस्य च अत्यन्त सादृश्यावगमेन तदे-वेदमिति प्रत्यभिज्ञाकरमप्यिति भगवतः श्रीनिवासस्य पुराणप्रतिपन्नं दिव्य-रूपम् । अत्र ध्यायद्वराश्वगमित्यायुक्तं अश्वगामित्वादिलक्षणं श्रीनिवासस्यापिः दृश्यते । यथोक्तं श्रीवराहपुराणद्वितीयभागे चतुर्थाध्याय पद्मावतीविवाहः पोद्धात सृगयाविहारघट्टे-—

49 एतस्मिन्नन्तरे चाशु ददृशुईयमुत्तमम् । अकरुक्केन्दु धवलं जाम्बूनद परिष्कृतम् ॥ स्फुरद्वियुलतायुक्त शरन्मेघमिवोन्नतम् । तस्मिस्तु पुरुषंकृष्णं मदनाकार वर्चसम् ॥ पुण्डरीक दलाकार कर्णान्तायतलोचनम् । सुसूक्ष्मक्षौमसंवीत नीलचूलिकयोज्वलम् ॥ पद्मराग मणिद्योति स्फुरत्कुण्डल मण्डितम् । सुवर्णरत्निनिचत शाङ्गीदिव्यधनुधरम् ॥ अपरेणकरेणैव वहन्तं कांचनं शरम् ॥ इति ॥ अत्र दहशुईयिमित्यादिना अश्वगामित्वं ध्यायेद्वराश्वगमित्यत्रोक्तमभि-

हितम् । " सितोप्णीष ललाटंच नातिदीर्ध जटाधर " मित्युक्तं उप्णीषजटा धरत्वं अत्र " सुसूक्ष्म क्षौमसंवीत नोलचूलीकयोज्वल " मित्यनेनाभिहितम् ।

शरचापकरव्यम्रमित्युक्तं शरधनुर्धरत्वं अत्र सुवर्णरत्ननिचित शाङ्गदिव्य धनुर्धरम् । " अपरेण करेणैव वहन्तं काञ्चनंशरम् " इत्यनेनाभिहितम् । अतोऽत्र रूपद्वयानुरूप्यमवगम्यत इति बोध्यम् ॥ मविष्योत्तरपुराणेऽप्युक्तं षष्ठाध्याये — यथोक्तमृगयाविहार

एव ।

सकदाचिद्रमेशस्तु चिन्तयामास वै हयम् । मनसाचिन्त्यमानेत् हयः प्रत्यक्षतां गतः॥ वायुरश्वत्वमापन्नो रज्जूतत्त्वाभिमानिनी । उपासर्पत्स्वयं रूक्ष्मीस्ततोऽश्वं तं सपूज्यन् ॥ तस्योपरि समातिष्ठत् सर्वाभरण भूषितः ॥ इति ॥ कबरीकृत केशेषु रक्तवस्त्रं सुवेष्टयच ।

घट्ट-

लम्बितैः पुष्पजालैश्च स्कन्धगैः परिभूषितः । शुवर्णरत्न संबद्घ पादुका गृहिताङ्घिकः ।

धनुर्बाणधरः श्रीमान् साक्षान्मन्मथ मन्मथः । एवं मनोहरं रूपं धृत्वा श्रीवेंकटेश्वरः । हयं रत्नसमाकीणें रुपबेहैं विभूषितम् । सुर्वणतिलकोल्लासिवत्कं वायुमनोजवम् । नीलवर्णं पाण्डुपादं हस्तपञ्चदशोज्ञतम् । आरुद्य देवमण्यादि सर्वलक्षण संयुतम् । अवरुद्यगिरिश्रेष्ठा न्मगयार्थं जगामसः ॥ इति च ।

अत्रापि श्रीनिवासस्य हयगामित्वं '' सकदाचिद्रमेशस्तु चिन्तयामास-वैहयम् '' इत्यादिना हयंरत्नसमाकीर्णेरित्यादिनाचामिहितम् । '' कबरी-कृतकेशेषु रक्तवस्त्रं सुवेष्टश्च'' इत्यनेन उप्णीषजटाधरत्वं । धनुर्वाणधरः श्रीमान् इत्यनेन शरचापकरत्यप्रत्वं चामिहितम् ॥ प्रागुदाहृत वराहपुराण घट्टे अस्मिन् घट्टेच उभयत्र मृगयावेषानुगुण धनुदशरधरत्वाभिधानात्तदपे-क्षितं कवचतूणीर धरत्वमपि विवक्षितमेवेति प्रागुदाहृत सात्वतसंहितावच-नेषु दृष्टं तनुत्रावृतविष्रहृत्वमिषुधिद्वयमध्यगत्वंचामिहितप्रायमेव ।

अतः दर्शितह्रपद्भय साम्यं स्फुटतरमेवेति बोध्यम् । यद्यपि दर्शित-वराहपुराणवट्टे 'अकरुङ्केन्दुधवरु'मिति हयस्य ग्रुद्धधवरुवर्णकायत्वं 'सुसूक्ष्म क्षोमसंवीत नीरुचूरिकयोज्वरु'मिति भगवतः सितोप्णीप संवृत जटाधरत्वं चाभिहितम् ।

अत्रतु 'नीलवर्ण पाण्डुपादमिति हयस्य पाण्डुपादनीलवर्णकायत्वं 'कबरीकृत केशेषु रक्तवस्त्रं सुवेष्ट्यच, इति भगवतः रक्तोण्णीष संहतजटा-धरत्वं चाभिधीयत इति मेद्दाऽवगम्यते । तथापि प्रतिकल्पानुवर्तिचरित्र-विशेषेषु कल्पभेदेन विद्यमान एव प्रधानांशतीलये अवान्तर विषयगत मोहश्मीषद्वैचित्र्यं संभवत्येवेति तान्निबन्धन एवायमीषद्भेदव्यपदेश इति नैतावता प्रधानविषयवेषन्यमनुसन्धातुं युक्तम् ।

किंच पौरुषेयेषु स्मृतीतिहासपुराणादिषु शास्त्रेषु तत्तच्छ्रोतृपवकृः परंपरा संवादमूलेषु प्रणेतृणां अवणानवधान मूलविषम प्रणयनाद्वा सावधान श्रवणानामेव सतां तेषामाप्ततमत्वेन यथा श्रवणमेव प्रणयनेऽऽपि पुराणगत तत्तत्संवादाकर प्रवक्तृ श्रोतृपरंपरा प्रवचन श्रवणानवधान विषमप्रवृत्तानां तत्तत्संवादानां यथा श्रुतमेव प्रणयनाद्वा, एकस्मिन्नेवकरुपेऽपि दर्शितावान्तर विषयवैचिन्न्यसंभवोऽवर्जनीयः ॥ उक्तहेतुत एवच स्मृतीतिहास पुराणादि पौरुपेयशास्त्रेषु सर्वत्र । अत्रैव श्रीवेंकटाचरुमाहात्म्यपरेषु पुराण भागेषुच तत्तच्च-रित्रेष्ववान्तरविषयवैचिन्न्याणि बहूनि दृश्यन्ते । तत्र सर्वत्र अन्यैवदिशानिवीहोऽनुसन्धेयः ।

एवं स्कान्द पुराणान्तर्गतप्रथममागे दशमाध्यायस्थमगवदाविर्मावघट्टे ।

द्ध्युनीरायणंदिव्यं परमानन्द्विग्रहम् । वाङ्गानस पथातीतं विश्रतैश्वर्यभासुरम् ॥ सहस्रनेत्रं साहस्र बाहुपादैस्समन्वितम् । तप्त कार्तस्वर निभस्फुरत्कान्ति मनोहरम् ॥ दंष्टाकरालं दुर्देश वमन्तं दहनच्छटाः । कौस्तुभेन विराजन्तं दधानमुरसि श्रियम् ॥ अविचिन्त्यमनाद्यन्त मत्यन्त भयदायकम् । प्रकाशयन्तं ब्रह्माण्डं सर्वमात्मनिसर्वगम् ॥ अगस्त्यशङ्घपमुखा स्ते सर्वे हृष्टचेतसः। तमारुोक्य जगन्नाथं भूयो भूयो ववन्दिरे ॥ भ्रमन्ति लोकरक्षार्थ मायुधानि तदाहरेः । निजतेजो बलोपेतान्याजग्मुस्तं निपेवितुम् ॥ चक्रमर्क प्रभं दिव्या गदा खङ्गश्चनन्द्कः । पुण्डरीकं चोघ्ररवः पाञ्चजन्यरशशिप्रभः ॥ तदा ब्रह्माण्डमिकं पूरयामास निर्भरः। पाञ्चजन्यस्य निनदः सर्वाप्तरभयंकरः ॥ इत्यु

अत्र 'वमन्तं दहनच्छटा, इत्यनेन प्रागुदाहृत

प्रवतसंहिताव<sup>े</sup>

चनेषु 'कल्पान्त हुतभुग्रभम् । ज्वलज्ज्वाला वलीयुक्तं ज्वलनांशुक्रवेष्टि-त'मित्युक्तं ज्वालामालाकुलत्वमभिहितम् । 'तप्तकार्तस्वर निभस्फुरत्कान्ति-मनोहरिम 'त्यनेन द्रवत्कनकवर्णाभिमिति सात्त्वतवचनोक्तांशोऽभिहितः । 'अमन्तिलोकरक्षार्थं मित्यादिना मूर्तिमहिव्यायुधागमन प्रतिपादकेन, चक्रा-द्यायुधवृन्देन मूर्तेन परिवारितमिति सात्वतवचनोक्तोंशोऽभिहितः ।

\* तस्यादिहापि दिशतसात्वतसंहितोक्त दिव्यरूपस्य श्रीनिवास रूपस्य च सारूप्यमेवावगम्यत इति ध्ययम् ।

यद्यपि वराहपुराणद्वितीयभागस्थ प्रागुदाहृत मृगयाविहारघट्टे 'तिसंस्तु पुरुषं छुप्णं मदनाकार वर्चसम् , इति नीलवर्णत्वमभिधीयते, इहतु रुक्मवर्णत्वमभिधीयत इति मेदोऽवगम्यते । तथापि भगवतो दिव्यरू-पस्य कनककान्ति प्रत्युप्त विज्ञातीय नील प्रभा मनोहर मयूरप्रीवया विद्युत्प-माप्रत्युप्त नीलमेघेनच समानाकार भासुरतया कृष्णपिङ्गलाकारत्वेन श्रुति-प्रतिपन्नतयाच कृष्णाभत्वेन रुक्माभत्वेन च निर्देष्टुं योग्यतयाविरोध इति बोध्यम् ।

अत एवच दर्शितस्कान्द पुराण भगवदाविभीवघष्ट एव भगवतो विरिञ्च्यादि प्रार्थनया ज्वालामालाकुल भीषणाकारं परित्यज्य सौम्याकार प्रदर्शन समये 'विमाने रत्नखचिते बभूव सुखदर्शनः । चन्द्रबिम्बाननस्शा-न्तो नीलोत्पलदल्युतिः, इति नीलवर्णत्वमपि भगवतोऽभिहितम् ।

एवं वामनपुराणभागेऽपि चतुस्त्रिशाङ्कचिह्निते पश्चदशाध्याये श्रीनि-वासाविर्मावघट्टे,

> 'कीदृशं वै हरेस्तस्य रूपमन्यक्तरूपिणः। कियन्तो वा भुजास्तस्य कियन्ति वदनानिच॥ कियन्तोवा घृतास्तेन तीक्ष्णाः प्रहरणास्तथा। ब्रूहि तद्रूपसंस्थानं विश्वसूर्तेहरेर्भुने'॥

\* अयं च वेंकटादिनिवासः श्रीमान् वेंकटनायकः प्रादुर्भावश्रमृति वैखाने सागमविधिना आराध्यते इति सुस्पष्टम् । तिहं कथं तास्वतसंहिताप्रतिपाद्यांश सारूप्यम् ? इत्यादिना तत्राविर्भूतं हरेर्दिन्यरूपं कीदृशमिति प्रश्नमुपक्षिण्य तत्समाधान-प्रकरणे ।

> ' मूर्घजैः कुञ्चितैश्चापि नीस्टैर्मृदुतरैस्तथा । स्टम्बमानैर्विनिष्कान्तैः किरीटाच्छुभदर्शनात् ॥

प्रच्छाद्यमान वदनं मेघैरिव निशाकरम्, । इत्यनेन भगवतो जटाध-रत्वम् , 'करेषुतेषुसंयुक्तास्तीक्ष्ण पहरणास्तथा ।

ज्वलन्तश्च स्फुरन्तश्च मिथिलेश चकाशिरे । इत्यनेन

'अनेकशत साह्साः कालाग्निसदशप्रभाः । नानाप्रहरणा घोरास्संयुक्ता स्तत्र बाहुषु ॥ भयदास्युरशत्रूणां दैत्येन्द्राणां महोजसाम् । सर्वगा स्सर्वदेशेषु भक्तानामभयप्रदाः ॥ जाज्वल्यमानास्तेजोभिः रूक्षकैस्सौम्यकैरपि । अकुर्वन्निष्प्रभौ सद्यश्चन्द्रसूर्यो खरिश्मिः '॥

इत्यनेनच रूक्षसौन्यद्विविधाकार धारि भगविद्विविधाकारानुगुणैः रूक्षसौन्य तेजरशालिभिः द्विविधाकारैर्नाना विधेरायुधैः भूषितकरबाहुत्वाभिधानादस्य श्रीनिवास भगवतः स्थितिकर्तुःवानुगुणसौन्याकार योग्य दिञ्यायुध धारित्व वत् संहारकर्तृत्वानुगुण भीषणाकार योग्य शक्तिकुठारादि घोराकारायुध धारि-त्वमप्यभिद्दितं भवतीति 'शरचापकरन्यम खङ्गकुन्त कुठारिणमिति, सात्त्वत वचनोक्तांशः 'चकाद्यायुध बृन्देन मूर्तेन परिवारितम् ' इति सात्त्वत वचनो-कांशश्च दर्शितौ भवतः।

एवं प्रागुदाहृत स्कान्दपुराण घट्टवचनैः अस्मित्रिप घट्टे —
'तद्रूपमार्श्चर्यमनेकवर्ण किरीटमालाभिरशेष मूर्तेः । व्यराजतादित्य इवान्तकाले स्वरिममालाभिरनेकरिमः ॥ तद्दीसवकं विमलं विशोकं जाज्वल्यमानं महता स्वतेजसा । अशोभताद्यं वपुरद्भुतेक्षणं युगान्तकालाग्निरिव पदीप्तम् '

इत्यनेन अनुपदोदाहृतवचनान्तरैः 'मृदुचारुकपोर्छेश्च कुण्डरैरुपशोभितम् '। इत्यारभ्य,

> सौम्यं समुच्छितोरस्कं समायत विकोचनम् । दिव्य पीताम्बरघरं दिव्यगन्धानुलेपितम् ॥ दिव्यया वैजयन्त्याच सुस्कन्धगतया तथा । चकारो तद्यथा मेघो विद्युनमालाविराजितः '॥

इत्यन्तैर्वचनैश्च रक्षकत्वानुगुण सौम्याकार संहर्तृत्वानुगुण रूक्षाकारयोः भगवतः अभिधानात् प्रागुदाहृत सात्त्वत वचनेषु,

> यज्ञाध्ययन दानादि परिरक्षन्तमेवहि । शातयन्त मवर्णाना मधमे निरतात्मनाम् '॥

इत्युक्तरक्षकत्वानुगुणाकारः 'कल्पान्त हुतभुक्पभम् । ज्वलज्ज्वालावलीयुक्तं ज्वलनांशुक वेष्टितं मित्युक्त संहर्तृत्वानुगुणाकारश्चाभिहितौ भवतः ।

एवमस्मिन् पुराणे पश्चित्रंशाङ्क चिह्निते पोडशाध्याये सप्तर्षिकृत श्रीनिवास भगवत्स्तुतो,

> सहस्रादित्यसङ्काश चक्रहस्ताय ते नमः । शङ्खहस्ताय तेनित्यं नमो विष्णोमहात्मने ॥ नमः किरीटिने नित्यं नमः कौस्तुभधारिणे । नीलमेघ प्रतीकाशवपुपे ब्रह्मणे नमः ॥ असिरत्न गदाचाप शक्तितोमर पाणये । प्रदीसायुधजालाय प्रदीसवपुपे नमः ॥

यज्ञेशाय नमस्तुभ्यं ज्वलत्कुण्डल धारिणे । नमोऽस्तु पद्मनाभाय नमस्ते विश्वयोनये ॥ परावराणां पतये करालवपुषे नमः ॥

इतिवचनैः भगवतः श्रीनिवासस्य रक्षकत्वानुगुण सौम्याकार संहर्तृत्वानुगुण भीषणाकार तदुभयानुगुण सौम्यासौम्य ठक्षण द्विवि-धाकारायुधजालशालित्वं सुस्पष्टमभिहितम् । अतः अस्मिन् वामनपुराणेऽपि श्रीनिवासस्वपस्य दर्शित सात्त्वत वचनोक्त रूपैक रूप्यमेव प्रतिपाद्मत इत्यव-गन्तव्यम् ।

एवं पाद्मपुराणभागेऽपि षिड्वंशाङ्कचिह्मिते तृतीयाध्याये — पद्मसरो-वरतीरे श्रीशुकमहर्षि प्रति श्रीनिवास भगवदाविभीवघट्टे —

> तपसा तस्य सर्वात्मा संतुष्टः पद्मलोचनः । संहर्ता रक्षिता स्रष्टा भुवनानि चतुर्दश ॥ अनुम्रहीतान्तर्यामि निम्नहीता निरन्तरः । शङ्ख्चक गदाम्भोज राजत्कर चतुष्टयः ॥ मुक्तातपत्रितानन्त सहस्रफणमण्डलः । नागैरभिनवा कल्पै स्तपनीय मयांशुकैः ॥ सुमनोभिर्दिव्यगन्धे दिव्यालेपन चन्दनैः । अलंकृताङ्क महिमा स्मयमान मुखाम्बुजः ॥

इति वचनेषु मुक्तातपत्रितानन्तेत्याद्यर्थद्वयेन अनन्तशयनत्व नागभूषण-त्वाभिधानात् दर्शित सात्त्वत् वचनेषु अनन्तशयनाभूषिनत्युक्तोंशोऽभि-हितः।

अनन्तः शयनं, क्रीडोपकरणसुस्वसुप्तिस्थानं, आभूषा भूषणं च, यस्य सः अनन्तशयनाभूषः इति विगृहीतेन अनन्तशयनाभूष शब्देन शेषशायि-त्वं शेषभूषणत्वं चप्यभिधीयते ।

एव मिसनेव पुराणे श्रीस्वामि पुष्करिणीतीरे श्रीशुकमहर्षिप्रति श्रीनिवास भगवदाविभीवघट्टे सप्तविशाङ्कविहिते चतुर्थाध्याये 'कालकाद- म्बिनोकान्ताकुञ्चितालकबन्धन, इत्यनेन जटाधरत्वं, भोगि भोगोल्लसद्भुज इत्यनेन नाग भूषणत्वं चाभिहितम् ।

एवं त्रयस्त्रिशाङ्कचिह्निते दशमाध्याये स्वामिपुष्करिणीतीरे ब्रह्मादिस्तुत-श्रीनिवासाविभीवघट्टे 'स्तुत्त्यानया प्रसन्नोऽस्मिन् विमाने परमस्व-राट्। सहस्रादित्य सङ्काशः सहस्रेन्दुसमप्रभः। सहस्रहुतभुक् प्रख्यो विख्यातविभवोदयः,। इति श्रीनिवास भगवतः सौम्यासौम्य लक्षण द्विवि-धाकारवत्त्वमेवाभिहित मित्यत्रापि सात्त्वतोक्तस्पानुरूष्यमेवावगम्यते।

एवं भविष्योत्तर पुराणैकादशाध्याये श्रीनिवासस्य पद्मावतीपरिणय-घट्टे भगवतः श्रीनिवासस्य भूषणदानसमये 'नाग भूषण युग्नंच बाहुन्रा-दिकांस्तथा; इति शेषादिवासिनः शेषशायिनः शेषभूषणस्यास्य देवस्य शेष-प्रियतमस्वमनुसंद्धता वियदाजेन नागभूषणयुग्ममपि दत्तमित्यभिधीयते।

भविष्योत्तररहस्याध्याये अशीतितमाङ्काचिहिते पार्वर्ती प्रति परमर-हस्य सविमान श्रीनिवास भगवध्येयाकार मुपदिशता महादेवेन ।

> इन्द्रनील मणिश्याम रमणीयाहिभूषणैः । शङ्ख्यकामयानाम भूषितैश्च भुजोत्तमैः ॥ '' इति यन्नाम श्रुतिसार सान्द्रजलिष्शाने लसत्कोस्तुभः स्वाज्ञानान्ध तमिस्रदुःखहरणं मत्पुत्रसंजीवनम् । विश्वाभीष्ट वरपदानफलदं भोगीन्द्र सङ्कृषणं संवैश्वर्यनिदानमात्म वरदं श्रीवेङ्कदेशं भजे ॥

इति च श्रीनिवासभगविद्वयस्य नागभूषणालंकृत बाहुत्वमिधी-यते। आनामोऽत्रावनित लक्षणकटितट विन्यस्त वामहस्त मुद्रा ॥

एवं ब्रह्माण्ड पुराणभागे द्वितीयाध्याये-

अथाह भगवाच्छेष माहूय पुरतः स्थितम् । मेघ गम्भीरया वाचा हर्षीःकुछविछोचनः॥

## श्री भगवान्

अनन्त मित्रयो लोके नत्वदन्योऽस्ति कश्चन । तस्मान्मम प्रियं किंचित्कर्तन्यं भवतान्य ॥ श्रुतंहि भवता सर्वं नारदोदीरितं वचः । कीडासमुचिते देशे वस्तन्यमिति मेमितिः ॥ तत्र मूल्वा गिरिवरो भवान् वसतु भूतले । त्वत्फणामण्डलभ्वि स्थातन्यं रमया सह ॥

शेष:

अनन्तोऽहं महादेव स्थास्यामि गिरिरूपधृत्। भवांस्तु रमया सार्ध मम सानुषु रंस्यताम् ॥

इत्यादिना धरातले अनन्तस्यैव भगवित्यतमस्य भगवच्चोदनेन भग-वतो भोगोपकरण सुखसुप्तिस्थान भूत क्रीडादिरूपेण परिणामाभिधानात् ।

अनेनापि पुराणेन ' निश्शेष भुवनानांच ध्यातव्यंच धराहिथतम् । अनन्तशयनाभूष'मित्युदाहृत सात्त्वतसंहितावचनोक्तांश एवाभिहितो भवति । अत्र शयनशब्दस्य भोगोपकरण सुखसुप्तिस्थानत्वेन क्रीडाद्रेरपि संप्राहक-त्वात् । भगवत्क्रीडार्थं धरातले क्रीडाद्रिरूपेण परिणामस्य धराह्थितमित्येत-त्प्रत्यभिज्ञापकत्वात् ।

पाद्म पुराणभाग चतुस्त्रि शाङ्कचिह्नितैकादशाध्याये —

'' इत्युक्त्वा गरुडेशान मधिरुं **इ** रमासस्वः । भोगिराजगिरिं गत्वा स्वामिपुष्करिणीतटे ॥

रमते रमयैकान्ते रमणीये श्रियःपतिः । '' इति गिरिरूपेण परिणतस्यानन्तस्य तल्पवद्भोगोपकरण सुखसुप्तिस्थानतायाएवाभिधानाच्च ।

एवं ब्रह्माण्ड पुराणान्तर्गते श्रीवेंकटेश सहस्रनामाध्याये-

'कपर्दी कामहारीच ' इत्यनेन 'शङ्खवान् पङ्कजकरः कुङ्कुमाङ्को जयां-गुकः। भोगीश कङ्कणदशङ्कयो निरशङ्करशङ्किताखिलः।'' इत्यनेन शक्तियुद्धोक्तिकस्रग्वीत्यनेनच जटाजूटशङ्खाङ्कुश शक्यायुधधारित्वं नागभूषणधारित्वंचाभिहितम् । अनेनापि द्विविधाकारानुगुण वेषभुषणायुधधारित्वप्रतिपादनपरेण यथोदितांश एवाभिहितः । यद्यपि कपर्दीकामहारी चेत्यत्र
कपर्दिशब्दकामहारिशब्दयोः शिवपरतया तच्छरीरक परमात्मपरत्वं शरीरवाचकानां शरीरिवाचकत्वन्यायेन सुवचं, तथाप्यत्र सहस्रनामपाठे बहूनामेतहेवतावाचिशब्दानां पाठात्तेत्रवोक्तांशस्य प्राग्विवक्षितत्वात् वचनान्तरैककण्ठधेन
इह जटाधरत्वपरताया अपि कपर्दिशब्दस्य संभवात् । कामहारिपदस्य विषयसङ्गनिवर्तकपरत्वस्यापि संभवाच यथोक्ताभिप्रायकत्वमपि संभवदुक्तिकमेवास्य
वचनस्यतिबोध्यम् ॥

इत्थं नागभूषणस्यापि भगवति वचनसिद्धत्वात् न अनेनाप्यस्य देवता-न्तरत्वसिद्धिः ।

तथाच विरुवपत्रार्चन राह्यचकाद्यायुधराहित्य जटाधरत्वनागाभरणधारि-त्वरूपाणि देवतान्तरत्व साधकतया वाद्यभिमतानि रिङ्गोनि अन्यथासिद्धान्ये-वेति सिद्धम् ॥

किंच जटाजूटधरत्व नागामरणधारित्वयोः शङ्कर एव सद्भावप्रसि द्धिपाचुर्येऽपि नतयोः वाद्यभिमत स्कन्दत्वसाधकता कथिञ्चदपि सुवचा ।

इत्थं वायुक्तिकङ्गानामन्यथासिद्धत्वात् अस्मदुक्तानां लक्ष्मीवक्षस्कत्व श्रीवत्साङ्कत्व विन्यासिवशेषप्रभृतीनामनन्तानां लिङ्गानां साक्षात्रारायणत्वश्रुतेश्च अनन्यथासिद्धत्वाच पूर्वोदाहृत सात्वतसंहितावचनाक्तलक्षण विज्ञातीयापूर्वदि-व्याकारशाली श्रीनिवासाभिधानो भगवात्रारायण एवासो श्रीवेङ्कटेश्वरः नपुनः स्कन्द इति सिद्धम् भवति ।

इदमत्रावधेयम् । एकोहवै नारायण आसीन्नब्रह्मा नेशानः इत्यादयोद्धनन्ता उपनिषदः श्रीमन्नारायणमेव निखिलजगदुत्पत्ति स्थितिलयकारणं तस्मादेवच ब्रह्मादीन् भिन्नभिन्नकार्याधिकृतान् भिन्नभिन्नस्वरूपस्वभावानुत्पाद्यमानांश्च प्रतिपादयन्ति ।

क्रारणेष्विवधमानानां गुणानां कार्येषु संक्रामो न कचिद्दृष्टचरः। दृश्यन्ते च लोके कारणगता एव गुणाः कार्येषु संक्रामन्तः। अतः कार्यगतैः गुणैः शक्तिरूपेणापिवाऽवश्यमेव कारणगतैर्भवितव्यम्।

इत्थं च निखिळजगद्धीजभूतस्य बहुभवनसङ्कल्पशाळिनो भगवतो नारायणस्यैव निखिळजगदुत्पत्ति स्थितिलय कर्तृत्वशक्ति लक्षणस्वभाव संपन्नतया तस्मादेव तदुत्पन्नेषु सृष्टिसंहारादि तत्तत्कार्याधिकृतेषु ब्रह्मस्द्रादिषु लेशतस्तच्छक्ति संकम-णस्य वाच्यतया तत्तद्गतसृष्टिसंहाराद्यनुगुण सोम्यासौम्याकार तदनुगुणनान।वि-

धायुधधारित्वादि रुभ्गणवेषमूरुभूतः, तथाविधो वेषो मूरुकारणे भगवति नारायणे क्वचिद्वूपे अवस्यं दुरपह्नव एवोषगन्तव्य इति सृष्टिस्थित्यनुगुण

सोम्याकार तदनुगुणायुषधारित्वादि लक्षणवेषवत् संहर्तृत्वानुगुण घोराकार तदनुगुणजटाभीषणत्वसर्पभूपणत्व शक्तिपरश्वथाद्यायुषधरत्वादि लक्षणवेषोऽपि भगवति सुसंगत एव ।

द्विविधाकारवत्वंच श्रीनिवासमगवतोऽस्तीतितु प्रागुदाहृतवचनेषु अभिव्यक्तम् । निखिलजगदुत्पत्ति स्थितिलयकारण सर्वशक्तिमत्वं स्वस्यैव प्राधान्येनास्ति । अन्येषुतु स्वस्मादेव लेशतः तत्संकान्तभित्येतदाविष्करणायैव तादृशरूपशालिनः स्वात्मनः प्रदर्शनं भगवता कियते ।

अत एवोक्तं दर्शितसात्वत संहितावचनेषु '' सर्वतत्त्वाश्रयं तत्त्वम् सर्व-शक्तिमयं विभु ''मिति । अत एव चपाद्मपुराण षड्विंशाङ्कचिह्नित तृतीयाध्यायं—

" तपसा तस्य सर्वात्मा सन्तुष्टः पद्मलोचनः । संहर्ता रक्षिता स्रष्टा भुवनानि चतुर्दश ॥ " इत्यारभ्य ,

> वैष्णवीभिः सेव्यमानो देवः पद्मसरस्तटे ॥ श्रीभूमिनीस्रासहितः प्रादुरामीत्परः पुमान् ॥

अहं प्रथमपूर्वामि द्वात्रिंशत्कोटि शक्तिभिः।

श्रान्तार्थाताहराः शादुराजातरः युनान् ॥ भगवतः सृष्टिस्थिति संद्रागदि क्तेत्वमभिधाय तन्मरुभत

इत्यन्तेन भगवतः सृष्टिस्थिति संहारादि कर्तृत्वमभिधाय तन्मूलभूतानन्त-वैष्णवर्शक्तिसेन्यमानत्व मभिहितम् । होके तत्तत्कार्यानुगुणा तत्र तत्र स्थिता हि शक्तिवैं पाञ्येव ।

यद्यद्विभृतिमत्सत्वं श्रीमदूर्जितमेव वा । तत्तदेवावगच्छत्वं मम तेजोंशसंभवम् ॥ इतिगीताशास्त्रो-

क्तन्यायात् ।

एवं पाद्म पुराण सप्तविंशाङ्कचिह्नित चतुर्थाध्यायेऽपि —

"कदाचिद्भगवान् विष्णुः करुणागण्य पुण्य धीः । दर्शयन् सकलान् लोकान् साक्षादक्षिपथं गतः ॥ दिव्यानन्दमयाकारैर्गरुत्मच्छेष सैनिकैः । पञ्चायुधेः परिकरैर्गणैस्तु कुमुदादिभिः ॥ परिवर्हा भूषणान्यजिन वस्त्रांशुकानिच । आयुधान्यप्रमेयानि दधानैत्रेह्म शक्तिभिः ॥ शक्तिभिश्शांकरीभिश्च सेव्यमानो मुदान्वितः । श्रीभूमिनीला पूर्वाभि रपूर्वाकल्प भूतिभिः ॥ महिषीभिर्मुदानन्द मावहन्तोभिरीशितुः । मुमोद सह सर्वात्मा कीडाडम्बरडान्बिकः ॥ " इति ।

सर्वात्मत्वेन हेतुना भगवतः श्रीनिवासस्य सर्वविध परिजनायुध परि-करशक्तिसंसेव्यत्वमभिहितम् । एवमन्यदप्येतत्परं वचनजातं तत्र तत्र स्थितं द्रष्टव्यम् ।

इत्थं च भगवतः श्रीनिवासस्य संहारकर्तृत्वाभिव्यञ्जक कूराकार-तदनुगुण जटा भीषणत्व नाग भूषणत्व शक्तिपरश्वथाद्यायुधधारित्वादि रुक्षण-वेषस्य तेनैवहेतुना अन्यत्रापि तादृशाधिकारलेशस्य स्वायत्ततयैव सङ्क्रमण-मभिव्यञ्जयतः तादृशवेषमात्रेण देवतान्तरत्ववर्णनं न कथंचिद्पि संभवद्क्ति-कम् ।

दर्शित पाद्मपुराणभागवचनेषु — " ब्रह्म शक्तिभिः । शक्तिभिः शाक्करीभिश्च सेव्यमानः" इत्यनेन, 'द्वात्रिंशत्कोटि शक्तिभिः । वैष्णवीभिस्से-

व्यमानः ' इत्यनेन ' सर्वातमा कीडाडम्बर डाम्भिक, इत्यनेनच चतुर्मुख्नंकरादि तत्तद्विकार प्रयोजकास्तत्तद्विकारासाधरणाः चतुर्मुख्रंकरादि तत्तद्विकारा प्रयोजकास्तत्तद्विकारासाधरणाः चतुर्मुख्रंकरादि तत्तद्वेवतागता अंशाः ऐश्वर्यविशेषप्रयोजकविशेषण रूपत्या शक्तिशब्द याच्या ये सन्ति ते सर्वेऽपि सर्वजगज्जालबीजभूते भगवति नारायणे वर्तमाना एव तत्र तत्र लेशतः संकामन्ति तेच सर्वे अंशाः वैष्णव्य एव शक्तयः । ताश्च शक्तयो द्वात्रिंशत्कोटि संख्याताः । तासां सर्वासां शक्तीनां मूलकन्द-मूतं भगवतो नारायणस्य आदिमं परमं दिव्यक्ष्पमेवेदं श्रीनिवासक्षपम् । तादशंच रूपं लीलारसिकेन स्वाश्चितानां स्वीयकृतस्नमहिमप्रदर्शन कोत्किना

सर्वात्मेत्यत्र आत्मशब्दस्य स्वभावपरतया तत्तत्कार्यगत सर्वस्वभाव-संपन्न इतिवा मृदात्मको घट इत्यादि विव आत्मशब्द्स्य कारणपरतया सर्वकारणमितिवा अर्थस्य विवक्षिततया पक्षद्वयेऽपि कार्यगत सर्वस्वभाव मूल-कन्दभृताकरस्थानत्वमभिधीयते ।

वामनपुराण भागस्थ चतुस्त्रिशाङ्कचिह्निताध्यायान्ते च---

भगवतैव क्रपया दर्शितमिति सम्यगेव प्रतिभद्यते ।

' अशोभतां वपुरङ्कृतेक्षणं युगान्तकालाग्नि रिव प्रदीप्त ' मित्यनेन श्रीनिवासरूपं भगवतो नारायणस्य आदिमं रूपिमिति हि स्पष्टमुक्तम् तिददं सर्वमनुसन्धायैव सरोयोगि भूतयोगि महायोगिनामयु आदिमदिन्यसूरिपु अन्तिमेन परमैकान्त्यप्रेसरेण महायोगिनाम्ना दिन्यसूरिणा स्वीयदाविडवेद संहितायां—

" लम्बजटाद्राघीयः कोटीरे लोहिपण्डचके च । श्लाघ्ये वेष्टित फणधर काञ्चनसूत्रे अहो विराजेते ॥ परितःप्रस्नुतिनिर्झरबृन्दे श्रीवेंकटाचले वसतः । अस्मनाथस्योगावाकारावैकलक्षणीभूय ॥ इतिमूलस्पपरया त्रिषष्टितमगाधया स्फुटं प्रोक्तम् । सर्वेषांच निदानं श्रीमन्नारायणस्स एक इति ॥ " अत्र लोहिपिण्डशब्दः संहर्तृत्वाकारानुगुण शक्तिकुठारादि सर्वायुधोपलक्षणम् । चक शब्दश्च रक्षकत्वाकारानुगुण शङ्खनन्दककौमोदकीशार्क्कादि भगवदसाधा-रण सर्वदिव्यायुधोपलक्षणमिति बोध्यम् ।

यद्यपि शक्तिकुठारादि संहर्तृत्वाकारानुगुणायुधजातादिरुक्षणः असौम्य-वेपोऽद्य भगवति नोपरुभ्यते । रक्षकत्वानुगुणः सोम्यवेष एव चोपरुभ्यते । तथापि विरिञ्च्यादिभिः प्रार्थितेन भगवता घोरवेषमुपसंहृत्य सौम्यवेषप्रदर्श-नात् तस्यैव लोकरक्षणौपयिकत्वाच सौम्यवेषमात्रेण संप्रति सर्वटक्षथगोचरः समिन्धे । दिन्यस्रिणातु भगविन्हेंतुक कृपापरिलन्धदिन्यचक्षुपा भगविद्द-व्यरूपं यथावत् साक्षात्कुर्वता तथाभिहितमिति न विरोधः। घारवेष-मुपसहरता भगवता तदन्तःपातिनोः जटानागभूषणयोः परं सौम्याकारतामा-पादितयोः सौम्यरूपेऽपि धारणंकृतम् । निजवक्षःपीठभृगुपादताङनसमय-विनिष्क्रान्त करवीरपुरगतनिजनित्यानपायि महारुक्ष्मी पद्मसरोवर पुन:-भादमीवार्थनिजतपश्चर्याकरणाङ्ग तापसवेषानुकृत्वतया श्रीवेंकटाचले श्रीराम-तारकमन्त्रेण स्वात्मान मुपासीनयोः वायुस्कस्दयोरुपासनपेप्सित प्रदर्शनीय-स्वीयश्रीरामवेषानुकृष्ठतयाकार्तयुग स्वीय प्रादुर्भाव विशेषस्वमावानुकूष्ठतया च जटाधरत्वं सर्वदा तल्पछत्रादिरूपेण सम्प्रति धरण्यां क्रीडाद्गिरूपेण च निजपरि-चरणैकपरायणस्य क्रीडाद्रिरूपपरिणतनिजाङ्ग नित्यसन्निधानहेतुपबलतपश्च-र्यामिप कृतवतो निजान्तरङ्गिकिकरस्य फणिराजस्य भूपणरूपेणापि धारणस्य तदीयपरमपीत्यनुकूलतया फणि जरा [टा] भूपणत्वं च सौम्याकारता-मापाद्य सौम्यरूपेऽपि स्थापितं, न तु परित्यक्त मित्यवगम्यते । भृगुपादताडन-समयापयातरूक्ष्मीपद्मसरोवरप्रादुर्भावादिवृत्तान्तः भविष्योत्तरपुराणभागद्विती-याध्याये पाद्मपुराणभागान्तर्गत चतुर्स्निशाङ्कचिह्निकादशाध्याये च द्रष्टन्यः । वामनपुराणभागे एकविंशाक्कचिह्निते द्वितीयाध्याये-

> इदानीं च महाभाग वायुरास्त तपश्चरन् । जपन्सतारकं मन्त्रं गणयत्रक्षमालया ॥

परात्परतरं राम मचयन् विधिपृर्वकम् । श्रीभूमिसहितं देवं चतुर्बाहुं किरीटिनम् ॥ शङ्खचक धनुर्बाण पाणि नीलोत्पलसुतिम् । देवदेवं जगन्नाथ मपरोक्षं निरीक्षितुम् ॥ सर्वप्राणाःमकोवायु स्तपस्तीत्रं चरत्यहो ।

इति वचनैः वायोः श्रीरामतारक मन्त्रोपासकत्वम् ।

इति विज्ञापितरशंभुः पुत्रेणाक्किष्टकारिणा । विधिनाशु ततः प्रादान्मन्त्रं तस्मै सतारकम् ॥ रुठ्ध्वा मन्त्रं महादेवात् स्कन्दः प्रीतोऽभवत्पितुः ।

इतिवचनेन स्कन्दस्य श्रीरामतारक मन्त्रोपासकत्वं च प्रसिद्धमवगम्यते । शेषस्य क्रीडादिरूपेण परिणतत्व भगवित्रत्य संन्निधानार्थतपश्चर्याकरत्वादि वृत्तान्तो ब्रह्माण्ड पुराण भागद्वितीयाध्याये ब्राह्मपुराण भागद्वितीयाध्याये च युव्यक्तः ।

भगवतः श्रीनिवासस्य आदिम कृतयुगावतीर्णत्वं च वाराहपुराणा-न्तर्गत द्वितीयभागे तृतीयाध्याये पाद्मपुराणान्तर्गतत्रयस्त्रिंशाङ्क चिह्निते दशमाध्याये च सुव्यक्तम् ।

तस्माद्यश्रोक्त जटाधरत्व भोगीशभूषणत्वविरुवपत्राचिनांदिरुक्षणः स्वामिपुष्करिणीदक्षिणतीरे विराजमानो देवः यथोक्तानन्यश्रासिद्धप्रमाणन्यायगणैः श्रीनिवासाभिधानः श्रियःपतिः श्रीवैकुण्ठनाथः श्रीवैकुण्ठात्
श्रीवैंकटाद्रिं लोकरक्षार्थमागतः स्कन्दमहादेवादि सर्वदेक्तान्तरं वन्द्यमान
दिव्यचरणनिलनयुगलः श्रीमन्नारायण एव न पुनः स्कन्दादिशङ्कागन्धार्ह
इति सिद्धं भवति ॥ इति

इत्थं यतिराजस्य पगलभवाणीपचारजङ्गिरिते । अ श्रीवेंकटेशविषय स्कन्दविवादे नृपोऽब्रवीच्छैवान् ॥

यादवराजः ----

भो भोः शैवा यदिदं स्कन्द कथातुलमञ्जनादीशे । आरोपितं भवद्भिर्मिलितैर्महता श्रमेण सुचिरेण ॥ सर्वे तदेतदधुना भवत्कथातूल मञ्जसोचाल्य । यतिपति वाणी झंझामारुतवेगेन यापितं कापि॥ अद्यश्वीवा कथयत यद्यस्युचितं सद्तरं शैवाः । अविचारितस्विचेरेण त्वलमलमाभास युक्तिजालेन ॥ इत्थं सदिस तदानीं यादवराजेन निगदिताश्शेवाः । पर्यालोच्यान्येद्यः प्रतिवचनं दातुमभ्युपागच्छन् ॥ तद्नु यतीशानमपि प्रत्यवद्याद्वक्षितीशानः । तदुदितयु निपुणवाणी श्रवणेनात्यन्त विस्मितस्वान्तः ॥ मो मोः श्रीरामानुजयोगित्रन्येद्युरथपुनर्भविता । एतद्विचारशेषः तदा समायातु मईसि त्वमपि ॥ इत्थं सद्सि तदानीं समापिते यादविस्तारोन । व्याघ्रमयादिव मुक्ता यतिराजभयाद्ययु स्स्वगेहान्ते ॥

अथ भगवान् श्रीरामानुजयितपुरन्दरोऽपि राजानमनुमान्य सप-रिवारः स्वस्थानमागमत् ।

इत्थं सदस्येषु संवेषु गतेषु योदवराजः सचिवैस्सह श्रीरामानुज-योगिवैभवं निपुणतरं तदीयवादवैदाध्यंच सम्यगनुसन्धाय विद्धहृदयः तदीय-मेव वादं न्याय्यतरं विपरोतमेवचेतरेषां वादं मन्यमानः श्रोवा किंनु वदिष्यन्ति शैवाः विचारयिष्यामः इति चिन्तयन्नासीत्।

ततः परेयुः सर्वे शैवा मिलित्वा स्वपक्षवलं सर्वमिष सम्यगालोच्य राज्ञ सदिस स्वपक्षविजय निराशाकातरहृद्याः तथापि रुग्णस्य यावत्कण्ठगतप्राणं चिकित्सनीयतान्यायेन यावच्छक्ति प्रतिवादः कर्तव्य एवेत्यनुसन्द्धाना सभा समाजग्मः ।

> तदनु श्रीरामानुज मुनिरिप परिवार सहित उपयातः । राज्ञाभिवन्दिताङ्घिस्तस्मै विदधेच मङ्गलाशास्तिम् ॥

तद्नु सराजसु सर्वेषु सभास्तारेषु सदिस समुप्विष्टेषु समाहितमनसः शैवा राजान मूचः ॥

शैवाः-

भोराजन् स्वामिप्षकरिणी दक्षिणतीरे विराजमानोऽयं देवः स्कन्दो-

वा महादेवएववा अथवा अन्ततो हरिहरावतार रूपोवा भवितुमईति न पुनरयं केवलं विष्णुरूप इति तावद्वयं वदामः ।

तत्र स्वामिपुष्करिणा दक्षिणतीराविभूतस्य अस्य देवस्य स्कन्दत्व-पक्षेऽपि न विष्णुलक्षण द्रीन प्रतिपादनविरोधः । स्कन्दस्य विष्णुकलांश-

मिश्ररूपताया अपि वामन पुराणभाग प्रतिपन्नतया तद्नुरोधेन तदाविर्भाव-काले विष्णुलक्षण भूत चकाद्यायुधन्यञ्जने बाधकाभावात्। वामनपुराण-भागे च एकविंशाङ्कचिद्धिते द्वितीयाध्याये बृहस्पत्युक्तस्कन्दोत्पत्तिक्रमघट्टे---

मा विषीद महाबाहो देवसेनापतेऽप्रणीः। किं न स्मरसि चात्मानं वैष्णवं धाम शाश्वतम् ॥

इति वचनेन , सती च सा पर्वतराज कन्यका

> प्रवर्धते मेनकयापलालिता । तयैव संयोज्य चशङ्करं विभुम् सुरेश्वरं प्रार्थय तारकान्तकम् ॥

विष्णोः कलांशो भविता भगवात्र सुखावह इति वचनेन बृहस्पतिकृत-

स्कन्दस्तुतिघट्टे-

त्वां प्रपद्ये सुवर्णाभ शङ्करात्मज शङ्कर । त्वं विष्णुस्त्वं विधाता च त्वं रुद्रः कालरूपधृक् ॥

इति वचनेन च स्कन्दस्य विष्णवंशमिश्रत्वं ह्यवगम्यते ।

एवं एकवक्त्रो द्विबाहुश्चेत्येकवक्त्रत्वदशायां द्विबाहुत्ववत् 'द्वादशहस्त-विराजित हेते दुःखपरामर वैरि हरेश ' इत्यनेन षड्वक्त्रत्व दशानुगुण्येन

9

द्वादशबाहुत्ववचतुर्बाहुत्वमि कामरूपस्यास्य संभिवतुमहितीति न चतुर्बाहुत्व-दर्शनविरोधः ॥

अथवा महादेव एवायं भिवतुमर्हति । अस्यैव जटाधरत्व नागाभर-णत्वादि प्रसिद्धिपाचुर्यात् वैष्णवैर्निखिल जगन्मूलकारणत्वेनाभ्युपगते विष्णौ सर्वलक्षणोपपादनन्यायेनैव अस्माभिः तथात्वेनाभ्युपगते महादेव एव सर्वलक्ष-

णोपपादनसंभवाच । किंच अस्य देवस्य हरिहरलक्षणेषु प्रतिपन्नेषु हरिलक्षणै-रेनम् हरिमेव स्वैरं ब्रुवाणेषु वैष्णवेषु हरलक्षणैः एनं हरमेव ब्रुवाणान् अस्मान् वा को निरोद्धं शक्ष्यति ।

यद्वा हरिहरावताररूपण्नायं देवः उभयविधलक्षण दर्शनानुरोधात् प्रतिवाद्यदाहृततन्मतकृटस्थृदिव्यसूरिप्रवन्धगाथाप्रामाण्याच ।

इत्थं च स्कन्दपुराणप्रथमभागान्तर्गताष्टमाध्याये :---

येस्मरन्ति महादेवम् श्रीनिवासं विमुक्तिदम् । कीर्तयन्त्यथवा विप्राः तेमुक्ताः पापपञ्जरात् ॥ इत्यत्र

श्रीनिवासं महादेवं येर्चयन्ति सक्कन्नराः ।

्रियानारा नेहार प्रवाहित स्टूटिया । किंदानैः किंत्रतैस्तेषां किंतपोभिः किमध्वरैः ॥ इत्यत्र ।

एवमन्येष्वपि कतिपयश्लोकेषु श्रीनिवासमहादेवशब्दाभ्या**मुभाभ्यामस्य** 

देवस्य निर्देशाः संगच्छन्ते ।

एवम् पाद्मपुराणभागस्थसप्तविशाङ्कचिह्नितचतुर्थोध्याये तद्देवाविर्भावघट्टे—अष्टमीन्दु कलाधार ललाटस्थोध्वेपुण्ड्कः । इत्येतद्देवविशेषणमप्यस्य हरिहराव-तारह्मपत्वसाधकम् । तत्र महादेवलक्षणचन्द्रशेखरत्व विष्णुलक्षणोध्वेपुण्ड्ध-रत्वयोः द्वयोरप्यभिघानात् ।

तस्मादेतान् सर्वानिप पक्षानितक्रम्य केवलं विष्णुरूप एवायं देव इति प्रतिवादिपक्षो नांगीकर्तुं युक्तः ।

प्रतिवादिपक्षो नांगीकर्तुं युक्तः । इत्थं शैवैरुक्तः प्रदर्शयद्भिर्वरुं निजं सर्वम् ।

अपजयकातरहृद्यान् प्रतिवादमुवाच यादवनृपस्तान् ॥

#### गदवनृप:

भो भोरशैवा यूयं बहुलायासंिकमर्थमाचरेथ । प्राच्येस्तदुपन्यासैरिममपि वादं समाहितं मन्ये ॥ अतिगंभीरं रामानुज मुनिवादं पुरोदितंश्रुण्वन् । कोवा भवतां वादे प्रतिवचनं भिवतु मक्षमो भिवता ॥ भवतांवादस्सर्षपथाटीकमाटीकते तदीयस्तु । घनगंभीरोवादः सुमेरु गिरिणा समोन्नतो जयति ॥ अहमेवाधैव भवद्वादे प्रतिवचनदाननिपुणोऽस्मि । एवमपि हरिहराकृतिवादे श्राव्यं ममास्तिर्किचिदिह ॥ तत एनमेव रामानुजमुनि महमेष चोदयाम्यद्य । तेनैवचोच्यमानं श्रुणोमिवचनं सुजातधाटीकम् ॥

इत्थं शैवान् प्रतिभाष्य स यादवराजः--

भो रामानुजमुने भवन्मुखादेव अस्यापि वादस्य समाधिमधिगन्तु-मिच्छामि । तत्कथ्यतां समुचितमुत्तरमिति भगवन्तं रामानुजमुनिमेव चोदयामास ।

ततो भगवान् रामानुजमुनिरिप प्रतिवचनमारचयामास । रामानुजमुनिः

भोराजन् भवदीयहृदयशङ्कायां तत्त्वपदवीदवीयस्यां दिष्ट्या वि-निवर्तमानायां सम्प्रति इममनुवर्तमानमीषदंशं सुप्रभातायामपि रजन्यां भास्करोदयादवीगीषदनुवर्तमानमिव तिमिरांशं मन्ये ।

भोराजन् यदेते वादिनो मन्यन्ते—स्कन्दे विष्ण्वंशसद्भाववचनात् विष्णुरुक्षण दर्शनाविरोध इति, कामरूपतया षड्बाहुत्ववचतुर्बाहुत्वमस्यापि संभवे न तन्निर्देशाविरोध इति च, त्रैतदत्यन्तमसाधु

> " यद्यद्विभ्तिमत्सत्वं श्रीमदूर्जितमेववा । तत्तदेवावगच्छ त्वं ममतेजोऽशंसंभवम् ॥ "

इति गीताशास्त्रदशमाध्याय वचनेन सर्वेत्रैव श्रीमदूर्जित सत्त्वसामान्ये विष्ण्वं शनैव तथात्वसंभवोत्त्या तन्त्यायेन अस्मिन्नपि प्रबलदेवसेनाधिपत्यादि श्रीमत्त्वनिर्वाहाय तदंश सङ्कावाभिधानमात्रेण भगवदसाधारण लाञ्छन दर्श-नायोगात्।

वचनस्य अन्यत्र सुप्रसिद्धचतुर्वाहुविषयःवं संभवदुपेक्ष्य अप्रसिद्ध-स्वोत्पेक्षामूल काल्पनिक चतुर्वाहुविषयत्वकल्पनायाः नीतिविदामसम्म-तत्वाच ।

यथाहि गीताशास्त्र दशमाध्याये 'सेनानीनामहंस्कन्दं ' इति विष्णं-शयुक्तत्वमुक्तं तथैवात्रापि स्कन्दस्य विष्णुकलांशमिश्रत्वमभिहितमिति न त-तोऽत्र कश्चिद्सित विशेषः । तावन्मात्रेण भगवद्साधारणचकादि लाञ्छन-दशनावस्यकत्वे 'अश्वत्थस्सर्ववृक्षाणा 'मित्युक्ताश्वत्थेऽपि तद्दर्शनमापद्येत ।

कि बहुना ' नाविष्णुः पृथिवीपति'रित्युक्तचा पाथिवमात्रस्यापि विष्णेव-शिभेश्रत्वावस्यकत्वेन सर्वत्र मगवदसाधारण चक्रादिलाञ्कनदर्शनप्रसङ्गा दुर्वार एव भवेदिति सम्यगवधार्यताम् ।

किंच वामनपुराणमागे एकविंशाङ्क चिह्नित द्वितीयाध्यायानते ।

' क्रत स्नानः सरस्तीर कुमारः समुपाविद्यत् । हष्ट्रा तपन्तं वायुंच तत्समीपे षडाननः ॥ त्रिसन्ध्यं देवदेवेशं नारायणमनुस्मरन् । अतिष्ठत्तपद्यंच समाधिध्यान संयुतः ॥

ध्यायन्नारायणं देवं शङ्चकअधरं परम् ; इति श्रीवेंकटाचलमागतस्य कुमारस्य तारकवधजनितस्वीयहत्यादोषपरिहारार्थं तपस्यतः शङ्चचकधर श्रीम-न्नारायणमुद्दिश्यैव तपश्चर्याकरणस्य कथनात् । चतुर्विशाङ्कचिह्निते पञ्चमा-ध्याये इतःप्राक्कालप्रभृति तपश्चर्यापरायणस्य वायोस्तपःफलतया श्रीनिवासा-ख्यस्य भगवतो नारायणस्य प्रादुर्भावमिभधाय तद्वदेव स्कन्दस्यापि स्वतपः-फलतया तस्यैव नारायणस्य प्रत्यक्षसाक्षात्कारस्य ततोयावत्करुपं तदाराध- जित्वरुक्षणवररुाभस्यच स्पष्टमभिधानाच आराधकभूतः स्कन्दः तदाराध्यदेवता-्रतश्च स्वामिपुष्करिणीदक्षिणतीरे आविर्भूतः श्रीनिवासाभिधानः श्रीमन्नारायण ्ति स्पष्टमेव प्रतीत्या तयोरैक्यं नद्यनुन्मत्तः कश्चिद्भूयात् ।

स्कन्दस्य श्रीनिवासाराधकत्वं श्रीवेंकटा चलमाहात्म्यपरपुराणभागेषु प्रायशः सर्वत्र प्रसिद्धम् ।

अत एव च वाराहपुराण प्रथमभागे एकपष्टितमाङ्कचिह्निते एकोन-त्रिशाध्याये श्रीनिवासाष्टोत्तरशतनामावल्यां 'कुमाराकल्पसेव्याय 'इति । 'कुमार धारिकावासस्कन्दाभीष्टपदाय च 'इति च नामद्वयं निर्दिष्टम् ।

किं च इदं ताबदेते वादिनः प्रष्टव्याः । स्वामिपुष्करिणीदक्षिणतीरे संप्रति सर्वेदकपथगोचरार्चारूपेण कश्चिद्देवोविराजते । तारकासुरवध जनित ह्त्यादोषपरिहाराय विष्णुमुह्निस्य तपश्चर्याकरणार्थे श्रीवेंकटाचरुमागतः स्क-न्दोनाम कश्चिद्देवः पुराणप्रतिपन्नः । स्वामिपुष्करिणी दक्षिणतीरे ब्रह्मादि-सकलदेवदेविषत्रहार्षि राजिषप्रमुखिवरचितपरमतपश्चर्याफलतया सर्वेषामेव तेषां प्रत्यक्षगोचरतां गतोऽप्राकृतदिव्यविमानेन सह प्राद्रभूतः श्रीनिवासाभिधानः कश्चिद्देवः पुराणप्रतिपन्नः । तेष्वेतेषु देवेषु प्रथमः किं द्वितीयः उत तृतीय इति ।। न चात्र प्रथमः पक्षोयुक्तः । स्वपापहरणार्थे विष्णुमुह्दिश्य तपश्चर्या-करणाय वेंकटाचलमागतस्यास्य स्कन्दस्य अत्र श्रीनिवासभगवदाविर्भाव तत्सा-आत्कारार्धतपश्चर्याकरणाय आगतानां ब्रह्मरुद्देन्द्रादि सर्वदेव सर्वमहर्ष्यादीना-मिव भगवदाराधकतामात्रेणावस्थानस्यैव न्याय्यत्वेन एतस्य परमाराध्यतयाव-स्थाने कारणाभावात् कुमारघारातीर्थएवास्य नियतवासप्रतिपादनेन स्वामिपुष्क-रिणीदक्षिणतीरे नियतवासस्यैवासिद्धेः । तादशस्थले अर्चारूपेणास्य प्रतिष्ठा-पनं केनचित्कृतमिति कुत्रापि वेंकटाचल माहात्म्यपरपुराणभागेषु प्रतिपादना-दुर्शनात् । प्रत्युत तृतीयस्यैव देवमहर्ष्यादिपार्थनया तत्र नित्यसन्निधानस्य शङ्कराज तोण्डमान्चक्रवर्तिप्रभृतिभिरचीरूपस्थापनालयनिर्माण पूजाप्रवर्तना-दीनां च पुराणप्रतिपन्नत्वाच ।

अथास्तु द्वितीय एवपक्ष इति चेत् तर्हि नासौ स्वामिपुष्करिणी-दक्षिणतीरे अर्चारूपेण संप्रति सर्वदृग्गोचरो विराजमानोदेव एव स्कन्दः अपितु स्कन्दादन्य एवेति सिद्धं भवति ।

तृतीयस्तु न स्कन्दः । स्कन्दस्य ब्रह्मरुद्देन्द्रादि सर्वदेव सर्वमहर्ण्या-दीनां च तपश्चर्याफलतया तदाराध्यतया तेभ्योऽर्थान्तरभूतस्यैव तत्र तदा-विभावात् । तदाविभावप्रकरणेषु श्रीमञ्जारायण एव श्रीवैकुण्ठात् क्रीडार्थ लोकरक्षणार्थं च श्रीवेंकटाचले तथा आविभूत इति नारायणपदादिश्रुत्यैव नारायणतया स्फुटप्रतिपन्नस्यास्य स्कन्दशङ्कागन्धानवकाशाच्च ।

तस्मात् स्कन्दवादोऽयं किंचिदिष पूर्वोत्तरसन्दर्भमपर्यास्रोच्यैव मन्द-मतिभिः प्रवर्तित इति न विद्वामुपादेयः ।

अथ नाष्यसौ महादेवः पूर्वोक्तरीत्या तृतीयस्य महादेवत्वएव तदर्चा-विम्रहरूपस्य प्रथमस्य तथात्विभधानसंभवात् । तृतीयस्य नारायणतायाः तदाविभविषकरणस्थ नारायणपद।दिश्रुत्यैवाभिव्यक्ततया महादेवत्वकथाया अपि दृरतो निरस्तत्वाच ।

स्कन्दागमनानन्तरं श्रीनिवासभगवतः प्रकटतर महाविर्भावकालात् किंचिन्तरस्तात् ब्रह्मन्द्रादिदेवमहप्यीदिगणवदेवाऽयमपि श्रीवेंकटाचलमागत्य तदाविर्भाव साक्षात्कारादिसिध्यर्थमुपत्यकायां तपश्चर्यापरायणःस्थित्वा तदा-विर्भावकाले जायमानं कोलाहलं श्रुत्वा तत्र संनिधाय श्रीनिवासभगवन्तं अप्राकृत-दिव्यविमानेन सह प्रादुर्भृतं प्रदर्शितनिखिलजगदुदयरक्षाप्रलयहेतु निजादिम-दिव्यरूपमपरोक्षं निरीक्ष्य अभिवन्द्य स्वमनोरथविज्ञापनादि संलापंच कृत्वा पुनः सगणः स्वस्थानं कैलासलोकं गत इति ।

श्रीनिवास भगवांस्तु सिवमानः श्रीवेंकटाचरु एव कृतिन्त्यसंनिधानः स्थित इति च वामनपुराणभागे स्पष्टमेवोपिद्षष्टिमिति कथमसौ श्रीनिवासो महादेवो भवितुमईति ।

यथोक्तं बामनपुराणे द्वाविंशाङ्कचिह्निते तृतीयाध्याये---

'' तपसोऽर्थे प्रयातेतु स्कन्दे काश्चनतेजसि । देवसेनासमायुक्ते धनुस्शक्तिधरे द्विजाः॥ भर्तारं भक्ति नम्राथ पुत्र वात्सल्य चोदिता । पप्रच्छ पार्वती शंभुं हरं चन्द्रार्धशेखरम् ॥ किं करिष्यतिपुत्रों में तत्रबालिखलोचन !। कथं द्रक्ष्यति तं देव मचिन्त्यो ब्रह्मणापि यः॥ इति पृष्टस्स तां प्राह सोत्पासं परमेश्वरः । शृणुदेवि परं गुह्यं भविष्यत्ते मयोच्यते ॥ सर्वेच मुनयस्तिसम् आगमिष्यन्ति पर्वते । द्रष्ट्रकामाः परं ब्रह्म तपस्तप्तुमनुत्तमम् ॥ देवामनुष्याःपितरो गन्धर्वा यक्षराक्षसाः । सिद्धास्साध्याश्चगरुढाः पन्नगाऋषयस्तथा ॥ चरिष्यन्ति तपस्तस्मिन् गिरौ गिरिवरात्मजे । प्रत्यक्षं परमात्मानं द्रष्ट्रकामास्सनातनम् ॥ आवां तत्रगमिष्यावः कालेनमहता विये । द्रष्टुं तत्परमें ब्रह्म तत्त्वं नारायणं परम् ॥ श्रीवेंकटाचले पुण्ये यतु प्रादुर्भविष्यति । तत्प्रादुर्भावहेतोर्वे कर्तुंचापिमहत्तपः ॥ आवाभ्यामपि गन्तव्यं तथान्येर्देवतुर्षिभिः । '' इति ।

## चतुर्विशांक्कचिह्निते पश्चमाध्याये---

" ततः पश्चातु शङ्कस्य राज्ञः प्रियचिकिषिया । विश्वविख्यात सुमहापादुर्भावं करिष्यिति ॥ तस्य हेतोस्ततः पूर्वं कर्तुं च सुमहत्तपः । सर्वलोकहितायैव शङ्कराजेनवैहरिः । श्रीवेंद्कटाचले पुण्ये प्रादुर्भावं गमिष्यिति ॥ आवां तत्र गमिष्याव श्चिरकालादनन्तरम् ॥
गमिष्यन्ति सुरास्सर्वे सहसर्वेमेहिषिभिः ।
तदा कुमारं द्रक्ष्यावो विष्णुभक्तिपरायणम् ॥
इत्युक्ता शंकरेणाथ विरराम तदा सती ।
ततः कालेन महता शंकरो गमनोन्मुखः ॥
बभाषे पार्वतीदेवीं पुत्रदर्शनलालसाम् ।
अयं सकालस्संप्राप्तो यःपुराते मयोदितः ॥
श्रीवेंकटाह्नयं गन्तुं महापुण्यं नगोत्तमम् । इति ।

## तत्रैवाध्याये उत्तरत्र

शंकर:--

आवां गच्छाव तं शैलं गिरिजे गणसंयुतौ । नित्यंवसाव तत्रैव पश्यन्तौ गुहमञ्ययम् ।। देवसेनापुलिन्दाभ्यां विहरन्तं बृषाचले । इत्युवत्वा वृषभारूढः पार्वत्या सह शंकरः ॥ सगणश्च ययौ स्कन्दं दृष्टुंतं वृषभाचलम् । इति ।

एवमष्टाविशाङ्कचिहिते नवमाध्याये सहर्षिगणस्य अगस्त्यस्य श्रीनि-वास भगवदाविभीवनिरीक्षिणः श्रीवेंकटाचरुं प्रदक्षिणीकुर्वतो दक्षिणदिश्य-पत्यकायां किपलतीर्थसन्निधो श्रीनिवासभगवदाविभीवार्थं समाधिं कुर्वता स्थितेन सगणेन महादेवेन समागमसँछापादिकं जातमित्यभिहितम् । पश्च-त्रिंशाङ्कचिहिते षोडशाध्याये—

> श्रुत्वातं शव्दमतुरुं ब्रह्मा लोकपितामहः । ज्ञात्वाऽथ वायुदेवं तं हरिं प्रत्यक्षतां गतम् ॥ आजगामाथ तत्पार्थं कृष्णस्याक्किष्टकारिणः । मुनीन्द्रेदेवसङ्घेश्च गन्धेवेश्च समाहृतः ॥ भगवान् शंकरश्चापि व्यम्बकस्त्रिपुरान्तकः । ज्वलद्भास्कर संकाश जटामण्डलशोभितः ॥

तेनशब्देन विज्ञाय सान्निध्यं हरिमेधसः । अभ्यगादाशु तत्पार्श्वं द्रष्टुं तं वसुधाधिपः।।

इत्यादिना सकोलाहरूश्रीनिवासभगवदाविर्मावानन्तरं तत्कोलाहरू-%वणेन ब्रह्मरुद्देन्द्रादिसर्वदेवसर्वमहर्ष्यादि समागमतत्तत्कृत भगवद्वन्दन स्तोत्र-गर्थनादिकमभिहितम् ।

अष्टत्रिंशाङ्क चिह्निते एकोनविंशाध्याये —

कथं सभगवाञ्छम्भुदशंकरश्चन्द्रशेखरः। प्रयातः पर्वताद्वित्यं कैलासं स्वालयं शिवः॥

इत्यादिना कैलासं प्रति शिवस्य गमनमेवाभिहितं न पुनः स्वामिपुष्क-रिणी दक्षिणतीर एवावस्थानम् । श्रीनिवासभगवतस्तु स्वामिपुष्करिणी-तीरे आकल्पान्तवास इति च । आकल्पान्तं वसामीह जगत्पालनकारणा-दिति चतुर्विशाङ्क चिह्नित वामनपुराण भाग पञ्चमाध्यायस्थभगवदुक्त्या महा-देवेनैवान्दितया व्यक्तमवगम्यते ॥

एवमेकोनपञ्चाशाङ्कचिह्निते वाराहपुराणप्रथमभागसप्तदशाध्याये श्रीनि-वासभगवदाविर्मावघट्टे श्रीवेंकटाचले वासं प्रार्थयतोऽपिमहादेवस्य अप्राकृता-चले प्राकृतानामाराध्यतयाऽवस्थानानोचित्य मालोचयता श्रीनिवास भगवता तदुपत्यकायामेव वासोऽभ्यनुज्ञात इति च प्रागेवोक्तम् ।

तत्रापि 'आकरुपं च वसामीह वेंकटाह्वयसूथ्रे' इति श्रीनिवासमगव-तैव महादेवं प्रति स्वस्य श्रीवेंकटाचले आकरुपवासः प्रतिज्ञातोविज्ञायते ।

इत्थं महादेवस्य श्रीनिवासाविभीवकाले तत्साक्षात्काराभिवन्दनाद्यर्थं व्रह्मादिवत् स्वामिपुष्करिणीतीरे आगत्य गमनमात्रस्यैव प्रतिपन्नत्वात् तत्राविभू-तदेवस्यैव तत्र नित्यवासस्य प्रतिपन्नत्वात् तस्य च ब्रह्मस्द्रादि सकलदेवमहष्यी-दिवन्द्यस्थानीयतायाः तदाविभीवप्रकरणस्थ भगवदसाधारण नारायणपदादि श्रुत्यैव नारायणस्वपतायाध्य प्रतिपन्नत्वाच तदचीवतारभूतोऽयं देवो न महा-देवो भवित्रमहिति ॥

कि च महादेवस्य लिङ्गाकारेणैव आराध्यताया लोके शास्त्रे च प्रसिद्धतया सकलावयवशालिमूर्तिमदचीविग्रहरूपेणाराध्यता काप्यप्रसिद्धा प्रति-षिद्धाच शास्त्रेणेति नासौ महादेवः ।

महादेवस्य सकलावयवशालिम् तिमिद्धिमहरूपेणाराध्यताप्रतिषेधः लिङ्गरूपेणैवाराध्यता च श्रीवेंकटाचल माहास्म्यपर भविष्योत्तर पुराणभागद्वितीयाध्यायेऽपि प्रत्यपादिषाताम् । तस्यैतस्य श्रीनिवासदेवस्य महादेवादर्थान्तरभ्ततदीय परमोपास्यभूतनारायणरूपत्वादेव, एकषष्टितमाङ्कचिह्नित्
वाराहपुराण प्रथम भागैकोनित्रंशाध्याये अष्टोत्तरशतनामावल्यां 'उपत्यकाप्रदेशस्थशंकरध्यातम् त्ये' इतिनाम, ब्रह्माण्डपुराणखिल श्रीवेंकटेश सहस्रनामाध्याये श्रीनिवाससहस्रनामपाठे 'कालगम्यः कालकण्ठवन्दः कालकलेश्वरः'
इत्यत्र कालकण्ठवन्द्य इति नाम, 'स्रवर्णमुखरीतीर शिवध्यातपदाम्बुज'
इति नाम च तस्य पठ्यते । अत एव च भविष्योत्तरपुराणोत्तरखण्डान्तर्गताशीतितमाध्याये पार्वर्ती प्रति महादेवेनैव श्रीनिवासनाम्नः श्रीवेंकटेशस्य स्वीयनित्यहाद्वपरम रहस्यध्यानविषय परमोपास्यभूत नारायणरूपता प्रस्फुटमेव
अभिहिता दश्यते ।

यदुक्तं जटाधरत्वनागभूषणत्वयोः महादेव एव प्रसिद्धिप्राचुर्यादसौ महा-देव इति तदयुक्तम् । भगवदसाधारणनारायणषदादिश्रुत्या अस्य देवस्य नारायणत्वे स्फुटतरं निर्णीयमाने लिङ्गेन देवतान्तरत्वनिर्णयायोगात् भगवदव-तारेष्वपि तादशलिङ्गसङ्गावस्य प्रमाणप्रसिद्धतायाः प्रागेवावेदितत्वाच ॥

किं च रुद्रस्य नानावतारकथाया अभावेन एकविधे तदीयरूपे सर्वदा जटाधरत्व नागभूषणत्वयोः सद्भावेन तयोस्तत्र प्रसिद्धिरिति ।

विष्णोस्तु नानावतारशालिनः कचित्तादशविशेषणसद्भावात् कचिद-सद्भावाच तयोः प्रसिद्धिपाचुर्यं नास्तीति च वादिभिर्मन्यते ।

तदयुक्तम् । प्रतिकल्पभाविषु विष्णोर्नानावतारेषु यस्मिन् यस्मिन्नवतारे यद्यक्षक्षणं प्रतिपन्न तत्तदवतारेषु तत्त्र<sup>ह्य</sup>क्षणदर्शनं तस्य प्रतिकल्पनियतभाव्येव

उपलभ्यत इति प्रसिद्धिपाचुर्यस्यानपायात् । प्रत्युत तादशलक्षणस्य एकैक-करुपे रुद्रस एकरूप एव सद्भावेन भगवति नानावतारेषु सद्भावेन च रुद्रगत-तत्प्रसिध्यपेक्षया भगवद्गत तत्प्रसिद्धेरेवाधिकत्वाच ।

जटाधरत्वं भगवतो बहुष्ववतारेषु बहुभिः प्रमाणैः प्रसिद्धम् । सुप्र-सिद्धंच श्रीरामावतारे श्रीरामायणादिष्ट्रिति प्रागेव ज्ञापितम् ।

श्रीरामावतारे जटाधरत्वप्रसिद्धिश्च श्रीवेंकटाचलमाहात्म्यपर ब्रह्माण्ड-पुराण खिल श्रीवेंकटेशसहस्रनामाध्यायेऽपि ' जटावान् पर्णशालास्थो मारीच-बलमर्दकः' इत्यनेन दर्शिता ।

नागभूषणत्वं भगवदवतारेषु श्रीवेंकटेशावतारस्य सुप्रसिद्धस्वरूपनिरू-पकन्यावर्तकधर्म इति च दर्शित सहस्रनामाध्याये —

> ' मृगयाऽक्षीणसन्नाहः शङ्खराजन्यतुष्टिदः । स्थाणुस्थो वैनतेयाङ्ग भावितोद्यशरीरवान् ॥ भोगीन्द्रभोगसंस्थानो ब्रह्मादिगणसेवितः । सहस्रार्कच्छटा भास्वद्विमानान्तस्थितो गुणी ॥

इत्यादि श्रीवेंकटेशावतारलक्षणप्रकरणे 'भोगीन्द्र भोगसंस्थान' इत्यनेन दर्शितम् । भोगीन्द्रभोगः संस्थानंवस्तुसंस्थानशिव्दतः असाधारणस्वरूपिनरू-पक्षभो यस्य सः इति विगृहीतेन भोगीन्द्रभोगसंस्थानशब्देन नागभूषणत्वस्यै-वाभिधानात् । एतद्वतारासाधारण मृगयाऽक्षीणसन्नाहत्व शङ्कराजन्यतुष्टि-दत्वादिधर्मसाहचर्येण अस्य धर्मस्याभिधानात् असाधारणस्वरूपिनरूपक-धर्मत्वसिद्धेश्च ।

अत्र स्थाणुस्थ इत्यभिधानं भविष्योत्तरपुराणोत्तर खण्डगत श्रीवेंकटेश-रहस्यानुभवाख्याशीतितमाध्याये श्रीवेंकटेशावतारस्य सततमहादेवहृदयाव-स्थित परमरहस्य ध्यानानुगोत्तर ध्येयवस्तुरूपताऽभिधानसमानाभिप्रायकमिति। अशरीरवानित्येतच्च श्रीवेंकटेशस्य सविमानलक्षणदिव्यविमहस्य सर्वहम्गोचरत्व तदभावप्रयोजकान्तर्हितत्वानन्तर्हितत्वदशयोः सर्वत्र पुराणेषु प्रतिपन्नत्वात् ताहशदशाद्वयाभिषायेण दशितभविष्योत्तरपुराणोत्तरखण्डाशीतितमाध्याये निराकारत्वसाकारत्वनिर्देशाच तत्रान्तिहितदशापत्रविग्रहादिकत्वपरतया तत्समा नाभिषायकं तत् सर्वहरयतया शरीररहितत्वदशार्थकमितिच बोध्यम् ।

भगवदितरेप्विप नागभूषणत्वं महादेव एव प्रसिद्धमित्यप्यसाधु । वैनतेयं नागभूषणत्वस्य सुप्रसिद्धतरत्वात् ॥ पाद्मपुराणभागषिड्वंशाङ्कचि-ह्नित तृतीयाध्यायं शुक्रमुनिंपति पद्मसरोवरतीर श्रीनिवासभगवदाविर्भावघट्टे—

> पञ्चात्मनः सुपर्णस्य पञ्चोपनिषदात्मनः । पञ्चवक्तप्रतिकृतेः पञ्चाधर्वाङ्गसंपदः ।। ऋग्यजुस्सामवपुषो नागाभरणभृषितः । अप्रमेय प्रभावस्य स्कन्धपीठमधिष्ठितः ॥

इत्यत्र श्रीनिवासभगवद्धिष्ठानभृतवैनतेयस्य नागभूषणत्वं सुप्र-सिद्धं दर्शितम् ।

भगवच्छास्त्रेच दिव्यायुध वाहनाद्भिद्धपाणां नित्यसूरिणां भगवते-जदशक्तयुपबृक्षित रूपत्वेनैय वस्तुतायाः सिद्धत्वात् दर्शितवैनतेयशक्तिवि-शेषस्यापि विष्णुशक्तिविशेषरूपतेव सिद्धा ।

इत्थं जटाधरत्वादि लक्षणानां भगवद्वतारिवशेषलक्षणताया अपि शास्त्रसिद्धत्वेन तेषां देवतान्तरलक्षणतामात्रमनुसंद्धानैर्वादिभिः चक्रादि भगवल्लक्षणेरस्य देवस्य वैष्णवे विष्णुत्वाभिधाने जटाधरत्वादि हरलक्षणेहि-रत्वं वदतामस्माकं को निरोद्धेति वादः परास्तः । चक्रादि लक्षणानि तु भग-वदसाधारणान्येवेति तु द्शित वामन पुराण एव महादेवेनैव स्वस्य भगवतश्च संवादमनुवदता पार्वतीं प्रति कथितम् । द्वाविंशाङ्कचिह्नित्वामनपुराण तृती-याध्याये—

एतच्छुत्वाऽम्बिकां प्राह शंकरो लोकशंकरः । अनादिनिधनं दिव्यमप्रमेय पराक्रमम् ॥ सहस्रारसमायुक्तं कोटिसूर्यं समप्रभम् । सुदर्शनाख्यं तचकं विष्णोरेव तु पार्वेति !॥

धर्तमन्येनशक्यं तत्तंविना पुरुषोत्तमम् । तेन चक्रेण दिव्येन दुग्धा वाराणसी पुरी ॥ सा राजधानी मे दिव्या कृत्याहेतोर्विनाशिता । किंमश्चिद्य कालेतु मयिप्रीतो जनार्दनः॥ किमिच्छसीति मांप्राह वरदान समुद्यतः । एवमुक्ते मया तस्माद्याचितं वरमुत्तमम् ॥ येन चक्रेण में दुग्धा पुरी वाराणसी हरे !। तद्यथा मद्वशं यायान्ममप्रेष्यंच माधव !॥ तथा कुरु मिय प्रीतो नान्यं वरमहं वृणे । एवं विज्ञापितोदेवः प्रहस्य मधुसूदनः ॥ हस्तेन मम हस्तायं गृहीत्वेदमुवाचह । कथं सूर्यं परित्यज्य प्रभाडन्यस्य भविष्यति ॥ एवंश्रीः कौस्तुभं चक्रं गरुडश्जार्झमेवच । एवमादीनि वस्तूनि नित्यसिद्धानि शंकर ॥ नैतेषां जन्मविरुयौ नान्यस्तेषांव्यपाश्रयः । अशक्यमिद्मत्यर्थं याचितं प्रमदाधिप ॥

इत्यादिना साक्षात्मुद्रश्नेनादि रुक्षणानां भगवदसाधारणत्वमेव द्रिःतम् । चक्रादिरुक्षणानां भगवदसाधारणत्वाज्ञराधरत्वादिरुक्षणानां भगवद-वतारविशेषसाधारणत्वाच्च महादेवकथाया असंभवदुक्तिकत्वमेव । यदप्युक्तं सर्वकारणत्वेनाभ्युपगते विष्णो वैष्णवैः सर्वरुक्षणोपपादनन्यायेनैवास्माभिस्तधात्वेनाभ्युपगते महादेव एव सर्वरुक्षणोपपादनसंभव इति । तदप्ययुक्तम् ।

नारायणेतरस्य सर्वकार्णत्वासंभवस्य श्रुतिषु सुप्रसिद्धत्वात् भगवद-साधारण नारायणादि पदश्रुत्या देवताविशेषनिर्णयस्यात्र स्पष्टतरं संभवेन रुद्रे सर्वकारणत्व संभवासंभवविवाद परिहारस्यापि संप्रत्यत्यन्तमावश्यकत्वा भावाच्च ॥ तस्मानासौ महादेव इति सिद्धं भवति ।

अथ नाप्यसौ हरिहरावताररूपोदेवः । शङ्क्चकादि भगवदसाधारण-चिह्नाननन्यथासिद्धेर्लिक्कान्तराणां भगवत्साधारण्योपपादनेनान्यथासिद्ध-त्वात् । आविर्भावघट्टेषु श्रीवैकुण्ठात् इतस्साक्षान्नारायण एवात्रागत्यावि-भूत इति भगवदसाधारणनारायण विष्ण्वादि पदश्रुत्येव नारायणताया निर्णी-यमानत्वाच्च ॥

दिव्य सूरिगाथाविशेषेऽपि स्वस्वामिनः श्रीमन्नारायणस्यैव द्विविधा-कारौ रुक्षणतया भात इत्येवोक्तम् नतु देवताद्वयात्मकोऽयं देव इत्यतो नत-त्प्रामाण्यादस्य हरिहरावताररूपत्वसाधनं संभवदुक्तिकमित्यवधेयम् । एवमस्य देवस्य प्रादुर्भावसमये ब्रह्मरुद्रादिभिस्सर्वेस्स्वस्वस्थानेभ्यस्समागतैः संसेवि-तत्वाभिधानस्य स्पष्टतया, रुद्ररूपत्वे तत्पितृभृत ब्रह्म सेवितत्व वर्णनमसंगतम् । पुत्रस्य पितृवन्यत्वायोगात् , रुद्रस्पितत्व वर्णनमप्यसंगतम् । स्वस्य स्वसेव्यत्वायोगात् । रुद्ररूपस्य।स्यात्रैव संनिधाने स्थिते केरु।साख्यस्थानान्त-रात् पार्थक्येन एतद्देवसेवनार्थमागमन पुनर्गमनयोर्वणनायोगाच्चत्यपि बोध्यम् ।

किंच हरिहरावताररूपत्वं वदतां वादिनामर्धनारीश्वरन्यायेनैकश-रीराधिष्ठानं देवताद्वयं द्यामिनतं वक्तव्यम् । तच नयुज्यते । अप्राक्टतेऽस्मिन् भगवतो वेंकटाचरु एव आराध्यतया देवतान्तरावस्थानासंभवस्य प्रागुदाह्र-तवचन सिद्धतया भगवच्छरीरे तदवस्थानासंभवस्य किंपुनन्यायसिद्धत्वात् । शरीरस्यैकदेशे एकदेवतारुक्षणानां अपरभागे देवतान्तर रुक्षणानांच पार्थ-क्येनादर्शनेन अर्थनारीश्वरन्यायानवकाशात् वामनपुराणभागे भगवतोऽप्रा-कृते दिव्यवपुषि साक्षात्संम्पर्शयोग्यतायाः स्विस्मिन् असंभवस्य तत एव सद्धारक संबन्ध संपादनअनुतेश्च महादेवेन स्वयमेव स्पष्टमभिहितत्वाच ।

यथोक्तं वामनपुराणभागे चतुर्विशाङ्कचिह्निते पञ्चमाध्याये सुद्श-नांशभूत कालचकाभिमानि पुरुषं स्वात्मानसुद्दिश्य तपःकृतवन्तंप्रति महादेवेन— शुद्ध सत्वस्य तद्विष्णो स्सर्वयज्ञमयंपुनः । साक्षात्स्प्रष्टुमहं भीतस्तमोगुण समाश्रयः ॥

वस्तव्यंच मयाविष्णो दिं व्यमङ्गरुविग्रहे । त्वामेव तदहं नित्यं विष्णोनित्यानपायिनम् ॥

अनुप्रविश्य तद्देहेवसिष्यामि सुदर्शन । इति अप्राकृत दिव्यविमा नेन अप्राकृत दिव्यविपा दिव्येरपाकृतै भूषणायुषेश्च भगवान् श्रियःपतिः स्वामिपुष्करिणीतीरे प्रादुर्भूत इति च प्रकटतरं निरूपितं पुराणभागेषु । तस्मान्नात्र हरिहरावतार कथाकन्था किंचिद्य्यवकाशं छञ्धुमहेति ।

यदप्युक्तं स्कान्दपुराण प्रथमभागान्तर्गताष्टमाध्याये कतिपयश्चोकेषु श्रीनिवास महादेव शब्दाभ्यामस्यदेवस्य निर्देशः अस्य हरिहरावताररूप- त्वोत्तम्भक इति ।

तद्यसाधु । तत्रत्यमहादेवशञ्दस्य योगेन सर्वाधिकदेवतामात्रपर-तया देवतान्तररूढशञ्दरूपत्वाभावात् । अतएव तत्प्रकरणे तत्स्थान एव कतिपयश्लोकेषु दर्शितरीत्या सर्वाधिकदेवतापरशञ्दान्तरप्रयोगदर्शनाच । यथोक्तं तस्मिन्नध्याये तस्मिन्नेवप्रकरणे—

> ये स्मरन्ति महादेवं श्रीनिवासं विमुक्तिदम् । कीर्तयन्त्यथवा विप्रा स्तेमुक्ताः पापपञ्जरात् ॥

नारायणं परंदेवं वेंकटेशं प्रयान्तिवा । इति वेंकटेशं परंदेवं यो नचिन्तयित क्षणम् ॥ अज्ञानी स च पापीस्यात्सम्को विधरस्तथा ॥ इति वेंकटेशं परंदेवं येपस्यन्त्यचियन्ति वा । जन्म तेषां हि सफलं ते कृतार्थाश्च नेतरे ॥

वेंकटेशे परेदेवे दृष्टे वा पृजितेऽपिवा । शंभुना ब्रह्मणा किंवा शकेणाप्यखिलामरैः ॥ इति वेंकटाच्ये महापुण्ये सर्वपातकनाशने । श्रीनिवासं परं देवं यः पश्यति समक्तिकम् ॥ न तेन तुल्यतामेति चतुर्वेद्यपि भृतले । इति च ॥

अंत्र महादेवशब्दस्थाने परदेवशब्द प्रयोगात् तत्समनार्थक एव महादेवशब्द इति स्पष्टम् ।

किं च। तत्प्रकरणं—

ब्रह्महत्यासहस्राणि सुरापानायुतानि च ।

हष्टे नारायणे देवे विरुयं यान्तिकृत्स्वशः ॥ इति ।
वंकटाचरुदेवेशं कीर्तयन्नर्चयन्नपि ।
अवस्यं विष्णुसायृज्यं रुमते नात्र संशयः । इति ।
वंकटेश्वरदेवेशं यः पृजयित भक्तितः ।
सकोटिकुरुसंयुक्तः प्रयाति हारमन्दिरम् ॥ इति च ॥

वेंकटेशदेवस्य नारायणतायाः तत्पृजकस्य विष्णुसायुज्येकफलतायाश्च स्पष्टमेवाभिधानात् नासौ हरिहरावताररूपो देवः । तथासत्येकान्ततो विष्णुसा-युज्यस्यैव फलतयाऽभिधानासांगत्यात् अस्य देवस्य शंभुत्वे — 'शंभुना ब्रह्मणा-किंवा' इत्याद्यभिधानासांगत्याच ।

यदिषचोक्तं 'अष्टमीन्दुकलाधार ललाटस्थोर्ध्वपुण्ड्कः, इति पाद्म-पुराणभागस्थ सप्तविंशाङ्क चिह्नित चतुर्थाध्यायवचनेन हरिहरावतारऋपत्व-मस्यदेवस्योत्तभ्यत इति ।

तद्प्ययुक्तम् अष्टमीन्दुकलेव आधारं मूलं यस्य तत् अष्टमीन्दुकला-धारं तथाविधं ललाटस्थं ऊर्ध्वपुण्ड्ं यस्य सः । इति विगृहीतेन अष्टमीन्दु-कलाधारललाटस्थोर्ध्वपुण्ड्कशब्देन अर्धाकृतपूर्णेन्दुमण्डलाकारमूलमागतदु-पर्यूर्ध्वनिस्सतसुधारेखाद्वयाकार सान्तराल रेखाद्वयात्मकोर्ध्वपुण्ड्विन्यास-विशेषस्यैवाभिधीयमानतया अस्य वचनस्य चन्द्रशेखरत्वोर्ध्वपुण्ड्धरत्वरूप-हरिहर लाञ्छन प्रतिपादनपरत्वाभावात् ॥ एकोनित्रशाङ्कचिह्निततःपुराणषष्ठाध्याये — ललाटपट्टघटितवेणुपत्रोध्वे-पुण्डूकः इति वचने श्रीश्वेतवराहभगवतः ऊर्ध्वपुण्ड्विन्यास विशेषाभिधानवादस्यापि वचनस्य श्रीनिवासभगवदूर्ध्वपुण्ड्विन्यासविशेषप्रदर्शनपरताया एवस्वारसिकत्वाच ॥ समूल सान्तरालरेखाद्वितयात्मकत्वंच ऊर्ध्वपुण्ड्स्य शास्त्रसिद्धम् ।

यथोक्तं कात्यायनीय श्वेतमृद्ध्वेपुण्डोपनिषदि —

एकाङ्गुलं फालतल ऊर्ध्वस्यमूलम् । तदुत्पन्ने द्वे शाखे । तथैव-मध्येऽवकाशोऽङ्गुलादन्यूनः । स श्रीप्रतिष्ठाये । श्रीर्हरिदा । यतः श्रीर्माभव-तीति । उक्तंच पाद्मोत्तरखण्डे एकत्रिंशाङ्कचिह्निते तृतीयाध्याये ।

> आरभ्य नासिकामूलं ललाटान्तं लिखेन्मुदा । समारभ्य भ्रुवोर्मध्य मन्तरालं प्रकल्पयेत् ॥

अन्तराळं द्रघङ्गुलंस्यात्पार्श्वावङ्गुलिमात्रकौ । इति । भारद्वाजसंहितायांचोक्तम्—

> आचम्य धारयेत्पुण्ड्रान् पूर्ववच्छुश्रयामृदा । आरभ्य नासिकामूल माकेशान्तं प्रकल्पयेत् ॥ नासिकायास्त्रिभागस्तु नासिकामूलमिष्यते । हारिद्रेणतु चूर्णेन कुङ्कुमेन सुगन्धिना ॥

ऊर्ध्वपुण्ड्स्य मध्येतु रुक्ष्मीस्थानं प्रकल्पयेत् ॥ इति वैखानसागमेऽप्युक्तम् —

> नासिकाम् लमारभ्य रेखाद्वितय संयुत्म् । धारयदृर्ध्वपुण्ड्रंतु हरेः फालतले शुभे ॥ इति ।

एवमन्यद्प्यूर्ध्वपुण्ड्विन्यासिवशेषप्रदर्शनपरं प्रमाणजातं द्रष्टव्यम् । अत्र रेखाद्वितयात्मकोर्ध्वपुण्ड्मूलस्य नासिकामूलगतस्य अधीकृतपूर्णेन्दु-मण्डल समानाकारतया भगवतो ललाटस्थम्र्ध्वपुण्ड्मष्टमीन्दुकलातुल्यमूल-मित्यभिपायणैवाष्टमीन्दुकलाधारललाटस्थोर्ध्वपुण्ड्क इत्युक्तम् ।

यद्वा अष्टमीन्दुकलाकारललाटस्थोर्ध्वपुण्डूकइरयेवात्रपाठः । अष्टमीन्दु-कलाकारेत्येतच ललाटविशेषणमितिबोध्यम् ।

> " अष्टमीन्दुकलाकारे ललाटे दर्पणस्फुटे । ऊर्ध्वपुण्डंदधाराथ श्रीनिवासस्सतांगतिः ॥

समूलरेखाद्वितयं श्वेतमृत्तिकया स्वयम् ॥ इति भविष्योत्तरपुराणैका-दशाध्याय वचनैककण्ट्यात् । पूर्वपाठस्यैव प्रामाणिकत्वे च यथोक्तरीत्यैव अर्थः सुसंगतोबोद्धव्यः ।

एवं शंकरस्य शिरसि चन्द्रकलायास्सद्भावेऽपि ललाटे तदभावात्। अष्टमीन्दुकलाधार ललाटस्थोर्ध्वपुण्ड्क इत्यत्र ललाटे चन्द्रकलाया आधा-रत्वप्रतिपादनपरत्ववर्णनं वादिनामसंगतमेव।

तस्मान्नकथंचिदप्यत्र हरिहरावताररूपत्व कथा सम्यग्लमा भवति । इदं पुनरत्राववेयम्—

भगवतोहि नारायणस्य मत्स्य कूर्मवराहादिरूपा नानाविधवर्णाकाराः अवताराः सहस्रशः सन्ति । तेपुच विष्णुरेवायमित्थमवतीर्ण इति तत्रतत्र प्रयुक्त भगवदसाधारण नारायण विष्ण्वादिपदश्रुरयेव विष्णुरूपता निर्णेया । नतु लिङ्गेः । लिङ्गपर्यालोचनेच मत्स्यत्व कूर्मत्व वराहत्वादिरूपजात्या प्राकृत मत्स्यादिमात्ररूपतेव सिध्येत् । तत्र यथा लिङ्गात् श्रुतिभावल्येन प्राकृत-मत्स्यादिमात्ररूपतेव सिध्येत् । तत्र यथा लिङ्गात् श्रुतिभावल्येन प्राकृत-मत्स्यादिमात्ररूपत्वमपनुद्य विष्णुत्वमवधारयन्ति न्यायविदः, तथा श्रीवैकु-ण्ठात् श्रीमन्नारायणएवहि इत्थंभृतवेपशालि श्रीनिवाससंज्ञ श्रीवेंकटेश-रूपेणावतीर्ण इति श्रूयमाण भगवदसाधारण नारायणपदादिश्रुत्या प्रबल्या जटाधरत्व नागभूषणत्वादि दुर्वल लिङ्गाधीन देवतान्तरत्विधयमपनुद्य नारा-यणत्वमेव निर्णेतुं श्रवस्यम् । निह खल्वस्माद्यमीदृश्रवेषशाल्यत्रागत इति-स्फुटमिधीयमाने वेषमात्रेण तस्मादन्यत्वं तस्य निश्चेतुं शक्यम् ।

लोकेऽपिहि रामऋष्णसीतासत्यभामादि भूमिकाभेदधारिणि रङ्गावतीर्णे शैळ्पे अमुकोऽत्र ईदशवेषशाली समागत इति स्फुटमवगते वेषमात्रेण न रामऋष्णादित्वमनुन्मतः कश्चित्पत्येति । नागभूषणत्वादिकं विष्णोरवतारान्तरेषु न किचत् दृष्टमितिचेत् मत्स्य-त्वकूर्मत्व वराहत्वादिकमपि न तत्तद्वतारिभन्नावतारेषु किचत्प्रसिद्धमिति तुल्यम् । किंच, श्रीकृष्णावतारे अवतारान्तरच्यावृत्त मयूरपिञ्छभूषणत्व-दर्शनमात्रेण मयूरवाहन एवायमिति नैते वादिनोऽपि विवदन्ते । अपिच । नागभूषणत्वमिह दृश्यमानं न भगवद्वतारान्तर च्यावृत्तं, विवादकथाकन्थागन्धविधुरे हृस्तिगिरिनाथे श्रीवरदराजभगवत्यपि तस्य दृश्यमानत्वात् । तस्य देवस्यानन्ताराधितत्वमेव तदाकारभूषणधारित्वनिमित्तमितिचेत् ततोऽप्यधिकतरं निमित्तमिहाप्यस्तीत्यभिहितमेव प्राक् ॥

तस्मादसौ वेंकटेशो न देवतान्तरम् । श्रुतिलिङ्गवाक्य प्रकरणस्थान-समाख्यानां समवाये परदौर्वल्यमर्थविष्रकर्षादितिहि पूर्वकाण्डे तत्त्वनिर्धारण-प्रवृत्तेषु षट्सु प्रमाणेषु श्रुतेः सकलेतरप्रावल्यमभिहितम् ।

अत्र निर्दिष्टानि षड्विधान्यपिच प्रमाणानि श्रीवेंकटेशं श्रीमन्नारायण-मेवेह प्रतिपादयन्ति ।

श्रुतिस्तावत् अवतारधद्देषु भगवदसाधारण नारायण विष्ण्वादि पदरूपासुप्रसिद्धा । अवतारघद्देषु भगवद्गाचकतया भगवदसाधारण नारायण विष्ण्वादि शब्दाः बहुशः प्रयुज्यमानास्तत्र तत्र द्रष्टव्याः ।

शङ्खचकादिदिव्यायुधधरेत्व लक्ष्मीसमालिङ्गतवक्षस्कत्व गरुडाधिष्ठित-विमानारूढत्व ब्रह्मरुद्रादिसकलेतरवन्यमानचरणनिलन्वादीनिच देवतान्तरच्या-वृत्तानि भगवदसाधारणानि लिङ्गानि तत्र तत्र प्रतिपायन्ते ।

रुक्ष्मीपतित्वादि भगवदसाधारणधर्मप्रतिपादकानि श्रियःपतिरित्ये-वमादीनि अनन्तानि वाक्यानि च तत्र तत्र द्रष्टव्यानि ।

भविष्योत्तरपुराणे श्रीवाराहपुराण द्वितीयभागेच यशोदायाः श्रीकृष्ण भगवतः परिणयमङ्गलदर्शनसुखकांक्षिण्याः तदवतारे तदलाभेन अवतारान्तरे तत्सुखं दास्यामीति भगवता दत्तवरायाः पुनः कलो वकुलमालिकारूपेण श्रीवेंकटाद्राववतीर्णायाः पूर्वप्रतिज्ञात सुखदानार्थमवस्यकर्तव्यावतारस्य श्रीकृष्ण- भगवतस्थाने श्रीनिवासनामा श्रीवेंकटेशोऽवतीर्थ तन्मुखेनैव आकाशराजपुत्री-परिणयं कृत्वा तस्यैतादशंयुखं प्रादिशदिति प्रतिपादनात् ।

पूर्व श्रीरामावतारे स्वप्रतिनिधितया लङ्कायां घोरतररावण भवन-वासस्वरामनुभूतवत्या वेदवतीनाम्न्याः स्वसख्याः परिणयं कर्तव्यतया रावणवधानन्तराग्निप्रवेशकाले प्राधितवत्याः सीतादेव्या मनोरथानुगुण्येन कलौ तस्याः परिणयं करिष्यामीति भगवता श्रीरामेण प्रतिज्ञाकरणात् । कलावा-काशराजपुत्रीरूपेण जातायाः पद्मावतीनाम्न्याः वेदवत्याः परिणयार्थमवदय-कर्तव्यावतारस्य श्रीरामभगवतः स्थाने श्रीनिवाससंज्ञः श्रीवेंकटेशोऽवतीर्य पद्मावतीं परिजमाहेतिप्रतिपादनाच, श्रीवेंकटेशः श्रीमहाविष्णुरेवेत्यत्रस्थान-प्रमाणमपि सिद्धं भवति । तत्तत्कार्यकरण प्रतिज्ञाकर्तुः तदनुगुण कार्यकर्तुश्च एकताया आवश्यकत्वात् ॥

श्रीरामऋष्णयोभगवदवतारत्वं हि निर्विवादम् । तत्तत्पुराणाद्यन्तभागेषु विष्णुक्षेत्रप्रस्तावोपसंहारयोरेव दर्शनात् प्रकरणप्रमाणमपि सिद्धं भवति । श्रीनिवास समाख्यावलाच अस्य विष्णुत्वं सिध्यतीति समाख्याख्रप प्रमाण-मिप दिश्तंतं भवति ॥ श्रीनिवास समाख्याचास्य देवस्य बाह्मपुराणे सप्त-माध्याये,

केन नाम्नाप्रसिद्धोऽसौ भगवान् हरिरीश्वरः । किं रुक्षणश्चतत्रास्ते तन्मे ब्रूहितपोधन ! ॥

## दूर्वासाः---

" श्रीनिवासारुयया देवः शङ्खचकथरो विमुः । '' इत्यादिना समारुयारुक्षण प्रतिपादकेन प्रन्थेन प्रक्षोत्तरपूर्वकं प्रतिपादिता द्रष्टव्या ॥

तस्मात् इत्थं षड्भिः प्रमाणैः प्रतिपन्नदुरपह्नवनारायणभावे दुरारोपदेवतान्तरभावे श्रीनिवाससंज्ञे श्रीवेंकटगिरिनाथे कतिपय लिङ्गाभासैः देवतान्तरभावं बलादारोपयतां वादिनां मनोरथो नकथंचिदपि सेत्स्यतीति रम्यगवधारणीयम् । नागभूषणत्वादि देवतान्तरचिह्नदर्शनेन देवतान्तर-ाशङ्कायोग्यतासद्भावमात्रेण प्रायशः शङ्कन्ते मुग्धाः ॥

विद्ग्धानां तु निकंचिदत्र देवतान्तरशङ्कापदमस्ति । तिद्दं सर्वं भोगीशकङ्कणश्शङ्क्यो निश्शङ्करशङ्कितास्त्रिलः ' इति श्रीवेंकटेश सहस्रनाम पाठगत नामचतुष्ट्य पर्यालोचनेनेव सुगममिति नात्र विशेषतो निरूपणीय-मित इति । तस्मात् वादिवादानुरोवेन नात्रदेवतान्तरसंबन्धगन्ध शङ्कां क्रथाः

॥ प ॥ इत्थं यतीशेन विबोध्यमानो

विसिप्मियं यादव मूमिपालः।

निरूपणं तस्य बुधावलीनां शिरःप्रकम्पं जनयन्निशम्य ॥

शिरः प्रकम्प जनयान्नशम्य

कल्पान्तवातूल स्योत्थितेन मेने सतूलेन समानलीलम् । उत्क्षिप्य विक्षिप्तमतीव दुरा-

द्यतीन्द्रवाण्या लघुशैववादम् ।

इत्थं यतीशान सयुक्तिवाण्या

निरस्त संजातसमस्तशङ्कः ।

शैवान् बभाषे सतदा नरेन्द्र-

उत्वातदंष्ट्रानिव पन्नगेन्द्रान् ॥

#### यादवराजः

भोः शैवाः भवतां वादः कृत्स्नोऽपि रामानुजमुनिना सहस्रधा शक्ली-कृत एवासीत् । अहो अहो रामानुजमुनेर्वाम्मित्वं वाचस्पतिमप्यतिशेते । इतः पुरं किं ब्रुवन्ति भवन्तः ।

ा प ॥ इतिकर्तन्यतामुग्धारशैवा इत्थमुदीरिताः । यादव क्षोणिपारुं तमूचः कारुोचितं वचः ॥

### शैवाः---

भो भो यादवराज नूनमेष रामानुजमुनिः सदिस वादिवाम्बन्धनिव्याविशारदः किमिप मन्त्रं प्रयोजयन् मूकीकरोत्यस्मान् । किंच संपित तदीयवादस्य समुचितमुत्तरं दातुमक्षमाणामिष प्राचीनवृद्धपरम्पराप्रवाददृढतरः विस्रव्यदृद्धयानामस्माकमन्तरात्मा रामानुजमुनिवादे निकंचिदिष विश्व सित्यन्तरेणदेवताभिमतिप्रदर्शनम् । यदिपुनरेष रामानुजमुनिः स्वकीयवाने देवताभिमति प्रदर्शयति तदेव वयमेतदीयं वादं प्रामाणिकमङ्कीकरिष्यामे नान्यथा । भवांस्तु देशाधिपतिर्वस्त्रवान् राजा किंवाकर्तुं [ न ] शक्ष्यति । भवति बलात्कारेण रामानुजमुन्यभिमतं निर्वर्तयति मन्दभाग्या अशक्ता वयम् । 'राजाहरति सर्वस्वं कातत्र परिदेवना' इतिन्यायमनुसंद्धानाः तूष्णीमुपरता भविष्यामः ॥

॥ प ॥ इत्थं शैवैरुक्तो यादवराजस्तथाब्रवीच्छैवान् । केवलमूर्लान् मत्वा निज कपिमुष्टिंद्यनिच्छतो हातुम् ॥

#### यादवराजः--

भोःशैवाः इयन्तं कालं यथाशक्ति प्रतिवचनदानं कुर्वाणा भवन्तोऽ अनन्यगतयो नृनं मन्त्रवादकथामहाचूर्णेन मां मोहियतुमुद्यच्छन्ति । प्राक् प्रमाणकथा संस्पर्शलेश विधुरेण श्रीवेंकटेशे देवतान्तरत्ववादेन केवलिक्षामासमूलेन अपूर्वपरिकल्पितेन मां मोहितवन्तः संप्रति तदनवकाशेन प्रस्थानान्तरेण वश्चियतुमुद्यच्छन्तो भवन्तः समुचितं दण्डं ध्रुवमनुभविष्य-नित । तदय सावधानं स्थीयताम् । इत्थं शैवान्त्रिभत्स्य स यादवराजः महापुरुषोऽयमतिमानुषचेष्टितो योगीश्वरो रामानुजमुनिः शैवोक्तरीत्या स्ववादे देवताभिमतिमपि दर्शियतुं शक्नुयादेव । तदेनं चोदयामि, यथाच आगापालाङ्गनं आचपण्डितात् सर्वेऽपि जनाः संप्रत्ययं लभेरन् तथाकर्तुमित्यनु-संदधानः तमेव रामानुजमुनिं सविनय मवादीत् ॥

भो रामानुजमुने भवता प्रतिपक्ष निरसनपृर्वकं स्वकीयपक्षः सम्य गेव समर्थितः । सुदूरोचाटिताच शैवावेशिता मामकीनदेवतान्तरशङ्का इःचिका मदन्तरङ्गादपुनरावृत्ति ॥ श्रीवेंकटेश्वरे देवतान्तरत्ववादः प्रमाणवैदेशि-३इति, महाविष्णुत्व वादएव प्रामाणिक इति च शास्त्रैन्ययिश्च भवता दृढ--तर रुम्भितविस्त्रम्भोऽहमिस्म । भवदिभमतानुरोधेन च सर्वे कार्य निर्वर्त-यःमि ।

परंतु महापुरुषः अतिमानुषचेष्टितो भवान् पण्डितपामरसाधारण्ये-नापि देवताभिमतिपदर्शनसूचकं सुतृप्तिकरं समाधानोपायं कर्तुं शक्ष्यति चन् तथापि कर्तुं प्रार्थयामि । नैतावता भवदभिमतं न निवर्तयामीति चिन्त-नीयम् ॥

तथा सित वादिनः स्वाङ्गीकारेणैव सुदूरं निरस्ताःस्युरिति तु प्रार्थया-मीति विज्ञापयामास श्रीरामानुजमुनिं यादवराजः ॥ .

इत्थमभ्यर्थितस्स रामानुजमुनिः अहो बहुलोपन्यासेनाप्यतृप्त इवभाति राजा । ततः इदानीमिदं कर्तव्यम् । ब्रह्माण्डपुराणैकादशाध्याये कलौ विमानादीनामिव शङ्खचकादि दिव्यायुधानामपि भक्तकल्पितानां स्वीकरणस्य प्रागेव प्रतिज्ञातत्वात् । अस्मत्परिकत्त्रियत समर्पित दिव्यायुधानामस्वीकार-निर्वन्धाभावाच प्रसद्धवा संप्रार्थ्य संप्रति प्रसक्तदेवतान्तरतापत्तिरुक्षणमहा-नर्थप्रसङ्ग परिहाराय शङ्खचके भगवन्तं धारयिष्यामि । आश्रितवात्सरूय-जलिधः भक्तपराधीनो भगवान् अस्मत्प्रार्थनया अवश्यमस्मत्समर्पिते शङ्खचके स्वयमेव स्वीकुर्यादेव । तदिह शङ्खचके निर्माप्य समर्पयाम । तद्धारणमेव नेतान्तप्रत्ययकरं ममेदं वचनं सावधानमाकर्ण्यताम् । अहं पुनरेनंदेवं श्रीमहा-वेष्णुं ब्रवीमि । एतेच शैवा देवतान्तरं ब्रवन्ति खल्ल । अहं भगवदसाधारण-चिह्नभूत श्रीसुदर्शनपाञ्चजन्यादि दिव्यायुधानि निर्माप्य भगवत्संनिधौ -थापयामि । तेच देवतान्तर चिह्नभूत पाशाङ्कशाद्यायुधानि निर्माप्य स्थाप-यन्तु । यानि पुनरायुधानि सदेवो गृहीत्वा धारयति, तत्तदायुधलाञ्छनो-्वएवायमिति निश्चेतव्यमिति यादवराजमाबभाषे । ततः स यादवराजोऽपि

तद्भचनमाकण्यं संतुष्टंस्सन् यद्येवं भविष्यति तर्हि न कस्यचित् कश्चिदाक्षेपः तस्मात् तथैव कुर्वन्तु द्रुतमुभयेऽपिवादिन इति संबभाषे ॥ ततश्च उभयेऽपि वादिनः स्वस्वदेवासाधारणचिह्नभूतान्यायुधानि निर्माप्य कस्मिश्चिद्दिवसे राज्ञा सह श्रीवेंकटाचलमारुह्य रात्रौ दिव्यालयगर्भगृहे भगवतस्संनिधौ तानि निश्चिप्य कवाटवन्धनं कृत्वा राजकीयमुद्रांच कार्रयित्वा प्रभातपर्यन्तं दिव्यालयं परितः सावधानं जागरूकाएव सञ्चरन्तो विजयाय स्वं स्वं देवं सन्ततमनुचिन्तयन्त एवावतस्थिरे।

भगवान् रामानुजमुनिरिष स्वयोगमिहिन्ना भगवन्तं श्रीनिवासमुपसुप्य सम्यक् साक्षात्कृत्य भगवन् भवत्कृतप्राक्तनप्रतिज्ञानुरोधेन भगवदसाधारण-शङ्ख्यकादि दिव्यायुधानि धृत्वा अस्मान् संरक्षेति संप्रार्थयन् शङ्ख्यकादि दिव्यायुधारण मङ्गीकारयामास । ततः प्रभाते यादवराजः निर्वर्तित।हिकः ताहशैरुभयैर्वादिभिस्सह भगवन्निन्दरं गत्वा कवाटमवघाट्य अन्तःप्रविद्यय भगवन्तं श्रीवेकटनाथं भगवदामानुजमुनिभक्तिपाश्चवशंवदं श्रीमुदर्शनपाञ्च-जन्यादि दिव्यायुधान्येव विश्राणं पाशाङ्कशाद्यायुधानि दूरतो निरस्तवन्तं च निरिक्ष्य विस्मयमहाप्वनिर्मग्रमानसः श्रीरामानुजमुनौ महर्ती प्रतिपत्ति-माश्रित्य तदीय नियमनेन स्वत एव भग्नदर्णन् शैवजनान् असत्यार्थवादिन-अपराधानुगुणं निगृह्य निजराष्ट्रान्निप्कास्य स्वयं श्रीरामानुजमुनिसंनिधीः भगवतस्समाश्रयणेन रुव्धसत्ताकस्सन् तदीयदिव्यचरणनरिनयुगर्छेकशरणः कृतार्थो बभूव ।

तदनु श्रीविष्णुतत्त्यप्रतिष्ठापनाचार्यः सकलदेशविख्यातकीर्तिः स भगवान् रामानुजमुनिः श्रीवंकटाचले श्रीस्वामिपुष्करिणीदक्षिणतीरे विराजमानो देवः श्रियःपतिः श्रावेकुण्ठनाथः श्रीमहाविष्णुरेव नतु देवतान्तरं, मध्ये कंचित्कालं शैवजनैर्थकामप्रतिष्ठालोलुपैः निजप्रतारणचातुर्येण राजानं व्यामोद्ध अयं देवो देवतान्तर शङ्काकलङ्कमासादित इति इममर्थं सकल-देशविदितं प्रख्याप्य श्रीवेखानसागमोक्तप्रकारेणैव भगवतः श्रीनिववासस्य महासंप्रोक्षणं कारियत्वा यथापूर्वमेव नित्याराधनं निर्वत्यामास ।

किंच पूर्वसिद्धमेव भगवतः श्रीनिवासस्य श्रीमदानन्दनिलयदिव्यविमानं प्रिशिधलायमानं पुनर्नवीकृत्य तिसम् श्रीवैखानसशास्त्रोक्तरीत्या चतस्यु दिश्च वराह नारसिंहवैकुण्ठनाथ विमानाधिदैवतानि प्रतिष्ठाप्य विष्णुपरिवारान् शेषशेषाशन गरुडद्वारपालकादींश्च तेषु तेषु स्थानेषु संत्थाप्य भगवतः श्रीनिवासस्य निरवधिक नित्यैश्वर्य समृद्धिसिद्धयं श्रीमित वक्षसि श्रीमतीं देवीं 'द्विभुजाव्यृह लक्ष्मीस्याद्घद्धपद्मासनिषया । श्रीनिवासाङ्गमध्यस्था मृतरां केशविषया इति वराहपुराणप्रथमभागान्तर्गतैकोनचत्वारिंशाङ्कचिह्नित सप्तमाध्यायोक्त द्विभुजव्यृहलक्ष्मीरूपिणीं—

वरपद्मासने सुस्थां विधाय कमलालयाम् । पद्मावतीं विशालाक्षीं भगवानात्मवक्षसि ॥

इति भविष्योत्तरपुराण त्रयोदशाध्यायान्तवचनेन प्रागिप इत्यंष्टततया अवगम्यमानां शुक्रवारोत्तरफल्गुनीनक्षत्रयुक्तायां शुक्कपक्षद्वादश्यां रत्नमालि-कायोगे कनकमयकिष्ठकायां प्रतिष्ठापयामास ।

इत्थं श्रीवेंकटाचलक्षेत्रं सकलपृथिवीतलवर्ति श्रीविष्णुक्षेत्रमालानाय-करत्नमूतं मध्ये राजपतारणपरायणैः शैवजनैः कुहनया समाक्रम्य व्याकुली-कृतं कथंचित्तदीयवैयाकुलीमहापद्विमुक्तं कृत्वा वैष्णववशंवदीकृत्य निजचरण-निलनयुगलैकशरणं देशाधिपतिं तंच यादवराजं सम्यक् तत्त्वार्थबोधनैरनुशिक्षयं-स्तेनच श्रीनिवास भगवतस्तत्तत्काल समुचितानुपचारान् यथाई कारयन् स भगवान् रामानुजमुनिः श्रीवेंकटाचलोपत्यकायां श्रीपदनगर्यो कंचित्काल-मुवास ॥

> इत्यनन्तार्यगुम्भितायां श्रीवेंकटाचलेतिहासमालायां श्रीवेंकटनाथभगवतो देवतान्तरत्ववादनिरसनं नाम तृतीयस्तबकः

# अथ चतुर्थस्तबकः

तदानीं तत्र निवसन् रामानुजमुनिः श्रीवेंकटनाथस्य अनुदिनमभिषेकं कियमाणमालक्ष्य इत्थं नित्याभिषेकं भगविद्वन्यमङ्गलविग्रहस्य समुचिता-स्सर्वोपचाराः संपूर्णा यथावित्रवितन्ते । तस्मात् तदातदा सकृत् सकृदेव देवस्य विशेषाभिषेको निर्वर्तयितुमुचितः । तत्रच,

सहरुक्ष्म्याभिषेकस्तु वासरे भागवे हरेः। सान्निध्यकारी सततं सर्वसंपत्प्रदायकः॥

इति श्रीवैस्वानसञ्चास्त्रानन्दसंहितावचनेन प्रतिभागववासरमभिषे-कस्य विशेषाभ्युद्यहेतुत्वावगमात् । भविष्योत्तरपुराणचतुर्दशाध्याये कूर्म-द्विजवृत्तान्ते,

> पूर्वदेवगुरोर्वारः संप्राप्तस्तु गतेदिने । तिहने वेंकटेशस्य प्रसक्तमिषेचनम् ॥

तद्दर्शनार्थं मे कन्याः सर्वा जम्मुर्महीयुर । ताभिःसमेता तेभार्या पुत्रीपुत्रसमन्विता ॥

जगाम वेंकटं शैंलं देवदर्शनकारणात् । इति तोण्डमान्तृपेण कूर्मद्विजंप्रत्यभिधानदर्शनेन पूर्वमिष श्रीनिवासस्य भागववासराभिषेक नैयत्यस्थितेरवगमाच इतःप्रभृति प्रतिभागववासरमेव श्रीनिवासस्य लक्ष्म्यासह विशेषाभिषेको नियमतो निर्वतनीय इति व्यवस्थापयामास ।

सभगवान् रामानुजमुनिः पुनरित्थमपि व्यवस्थापयामास ।

'अष्टमीन्दुकलाधार ललाटस्थोर्ध्वपुण्ड्कः' इति पाद्मपुराणभागस्थ सप्तविशाङ्कचिह्नित चतुर्थाध्यायवचनेन भविष्योत्तरपुराण सप्तमाध्याये । आदर्शालोकिते वक्त्रे धृत्वा शुश्रांच मृतिकाम् । तन्मध्ये कुङ्कुमेनापि तिलकं सुमनोहरम् ॥ इति भगवतः श्वेतमृत्तिकोर्ध्वपुण्ड्रधारण प्रतिपादनपरवचनेन— आदर्शं मृत्तिकां शुभ्रां तथा कुङ्कुमभाजनम् । स्वर्णनिर्मितवस्नेण बध्वातु कटिमध्यतः ॥

इति गन्तन्यप्रदेशेऽप्यूर्ध्वपुण्ड्धारणार्थद्रन्यनयनपरेण च वचनेन । एवं तत्रैव पुराणे एकादशाध्याये—

अष्टमीन्दुकलाकारे ललाटे दर्पणस्फुटे । ऊर्ध्वपुण्ड्रं दधाराथ श्रीनिवासस्सतांगतिः ॥ सम्लरेखाद्वितयं श्वेतमृत्तिकया स्वयम् । तदाह कमलां राजन् वकुलालोकमातरम् ॥ रेखां रचय कल्याणी ललाटे कुङ्कुमेनतु । एवमुक्ता देवमात्रा रमा कुङ्कुमरेखिकाम् ॥

सम्लयोद्धर्वपुण्ड् रेखयोरन्तरेऽलिखत् । इति वचनैश्च श्रीनिवास-मगवत ऊर्ध्वपुण्ड्धारिताया अवगमेन तद्धारणं शैवजनानां स्वामिमतदेवता-दृष्टिनिराससंभवेनच इमन्तंकालं देवतान्तरशङ्काकळिङ्कतस्य श्रीश्रीनिवास-मगवतो दर्शनदशायामेव श्रीविष्णुताप्रत्यिमज्ञापकम् र्ध्वपुण्डं धारियतव्यम् । तच्चोर्ध्वपुण्ड्ं नासिकाम्लाभिव्याप्तार्धन्दुमण्डलाकारम्लं तदुपर्याकेशान्तोर्ध्व-निस्सत सुधाधाराद्वयाकार सान्तरालविपुलतर धवलरेखाद्वितययुतं विशुद्ध-तर्धनतरसुगन्धि धनसारचूणमयं धारियतव्यम् । '' अष्टमीन्दुकलाधार लला-दस्थोर्ध्वपुण्ड्कः '' इति प्रागुदाहृत पाद्मपुराणवचने आधारशब्दार्थस्य ऊर्ध्व-पुण्ड्म्लस्य अष्टमीन्दुकलातुल्यत्वाभिधानात् अष्टमीन्दुकलायाः अर्धिकृत-संपूर्णपूर्णिमाचन्द्र समानाकारत्वाच श्रूमध्यादधस्तान्नासिकामूले अर्धेन्दुमण्ड-लाकारं निरन्तरालं ऊर्ध्वपुण्ड्स्य मूलं कल्पनीयम् । तदुपर्याकेशान्तधार्यो-ध्वपुण्ड्मगगस्य सान्तराल रेखाद्वितयात्मकत्वाभिधानात् श्रूमध्यप्रभृति सान्त-रालं नासिकामृलघृतमृलमागादृध्वनिस्सतं रेखाद्वयंच कल्पनीयम् । प्रागुदाहृतायां " एकाङ्गुलं फालतल ऊर्ध्वस्य मूलं । तदुत्वने द्वेशाखे । तथैवमध्ये अवकाशोऽङ्गलादन्यून" इत्यादिरूपायां कात्यायनीयश्वेतमृदूर्ध्व-पुण्डोपनिषद्यपि मूलस्य द्विरेखात्मकत्वानिभधानात् मूलादुपरितनोर्ध्वपुण्ड्र भाग-स्यैव शाखाद्वयात्मकताया अङ्गुलान्यूनशाखाद्वयमध्यान्तरालतायाश्च विधा-नाच मूलं निरन्तरालम् । तदुपरितनभागएव सान्तराल इति यथोक्तांश एव प्रतिपन्नो भवति ।

एबं---

आरभ्य नासिकामूलं ललाटान्तं लिखेन्मृदम् । समारभ्य भ्रुवोर्मध्यमन्तरालं प्रकल्पयेत् ॥

अन्तरालं द्वग्रङ्गुलंस्यात्पार्श्वावङ्गुलिमात्रको ॥ इति पूर्वोदाहृत-पाद्मोत्तरखण्डैकत्रिशाङ्कचिह्नित तृतीयाध्यायवचनेऽपि नासिकाम्लमारभ्य ललाटान्तपर्यन्तं कर्ध्वपुण्ड्स्य धार्यतायाः तत्र भ्रमध्यप्रभृत्येव अन्तरालस्य कल्पनीयतायाश्चामिधानात् ॥ नासिकाम्लमारभ्य भ्रूमध्यपर्यन्तं धृतम्ध्व-पुण्ड्स्य मूलं निरन्तरालम् । तदुपरितनोध्वपुण्ड्भागएव सान्तरालइति यथो-क्तांशएव सुस्पष्टोऽवगम्यते ।

प्रागुदाहृत कात्यायनीय इवेतमृदृध्वेपुण्डोपनिषदि 'एकाङ्कुलं फालतल ऊर्ध्वस्यमूल' मित्यत्रफालतलशब्दः फालाधःप्रदेशभूत नासि-कामृलपरः । तलशब्दस्य अधःप्रदेशपरत्वात् वचनान्तरैककण्ठघाच ।

नासिकाम्रुमारभ्य धार्यत्वं सान्तरारुद्विरेखात्मकत्वंच ऊर्ध्वपुण्ड्स्य सर्वतः प्रसिद्धम् ।

अतएवोक्तं भारद्वाजसंहितायां —

आचम्य धारयेत्पुण्ड्रान् पूर्ववच्छुश्रयामृदा । आरभ्य नासिकामूरुमाकेशान्तं प्रकरपयेत् ॥ नासिकायास्त्रिभागस्तु नासिकामूरुमिष्यते । हारिद्रेणतु चूर्णेन कुङ्कुमेन सुगन्धिना ॥ ऊर्ध्वपुण्ड्स्य मध्येतु रुक्ष्मीस्थानं प्रकल्पयेत् । इति वैखानसागमेप्युक्तम् —

> नासिकामूलमारभ्य रेखाद्वितयसंयुतम् । धारयेदूर्ध्वपुण्ड्रंतु हरेः फालतले शुभे ॥ इति ।

पराशरसंहितायामप्यूर्ध्वेपुण्ड्विधानप्रकरणे उक्तम्—

नासादी द्यङ्गुलं पादं मध्यं सार्धाङ्गुलं भवेत्। पार्धावङ्गुलमात्रीतु सुस्पष्टं धारयेत् द्विजः ॥ इति

एवं जातीयमन्यद्पि प्रमाणजातं तत्रतत्र स्थितमुदाहार्यम् । अत्र सर्वत्रोध्नीपुण्ड्स्य नासिकामूळमारभ्य धार्यत्वं सान्तरालरेखाद्वयात्मकत्वं वैकरूपमुक्तम् ।

तत्र नासिकाम्रूरुष्टतं ऊर्ध्वपुण्ड्स्यम्रूरुमच्छिद्रम् । तदुपरितन-मागएव सान्तरारुरेखाद्वितयात्मक इत्येव सर्वत्राभिषेतं बोध्यम् । दर्शित-कात्यायनीयश्रुति पाद्मोत्तरखण्डपराश्चरसंहितावचनैककण्ठ्यात् । ऊर्ध्व-पुण्ड्म्रूरुदैर्घ्यंतु एकाङ्गुरुादन्यूनमङ्गुरुद्वयादनिधकं नासिकाम्रूरुमभिन्यासं बोध्यम् ।

द्शितकात्यायनीयश्रुति पराशरसंहितावचन पाद्योत्तरखण्डवचनानामैकार्थ्यात् । सर्वेषां वस्तूनां मूलमध्यपर्यन्तात्मना विभागमभिसन्धाय द्शितभारद्वाजसंहितायां ' नासिकायास्त्रिभागस्तु नामिकामूलमिप्यते, इति नासिकातृतीयांशरूपत्वं नासिकामूलस्य अभिद्धता भरद्वाजेन नासिकायां त्रिधाविभक्तायां. अधोभागद्वयमुत्स्रज्य तदुपरिप्रभृत्युर्ध्वपुण्ड्स्य धार्यत्वमभिहितम् ।
त्रिभागशब्दश्च त्रिषुभागः त्रिभागइति विगृहीतः त्रिष्वन्यतमं भागमाचष्टे ।
तथाच कर्ध्वपुण्ड्स्य देध्यवेशाल्यवन्मुलदेध्यमिष तत्तद्वयवसंनिवेशानुगुण्येन
चारुतातिशयानुगुण्येनच तत्तत्स्थलानुगुणं ललाटेतु नासिकामूलानितलङ्घिच
कल्प्यमित्यभिन्नेतम् । एकाङ्गुलद्वग्रङ्गुलादि परिमाणभेदनासिकामूलाभिव्यासत्वयोः प्रतिपादनानुरोधात् अर्ध्वपुण्ड्शास्त्रेषु ' अर्ध्वपुण्ड्मुजं सौम्यं सुपार्थे

सुमनोहर ' मित्यादिनोर्ध्वपुण्ड्रस्यऋजुत्व सोम्यत्वसुपार्श्वत्व सुमनोहरत्वादि मात्रस्यात्यन्तावश्यकताप्रतिपादनानुरोधाच । यथोक्तरूपमूर्ध्वपुण्ड्रस्य मूर्छं तरुस्कन्धाकारवत् प्रफुल्लपद्माकारवच अर्धेन्दुमण्डलाकारमपि संभवतीत्यभि-प्रायणैव 'अष्टमीन्दुकलाधार ललाटस्थोर्ध्वपुण्ड्कः ' इत्यभिहितम् ।

अष्टमीन्दुकलाकारेति पाठेतु ललाटस्य तद्विशेषणं नोध्वेपुण्ड्स्य । सच्छिद्रस्योध्वेपुण्ड्स्य पूर्णिमाचन्द्रमण्डलाधसमानाकारेण अष्टमीन्दुबिम्बेन अच्छिद्रेण समाकारत्वासंभवात् ललाटस्यैवाष्टमीन्दुबिम्बाकारतावर्णनस्य प्रसिद्धत्वात् । समानप्रकरणस्थेन—

> अष्टमीन्दुकलाकारे ललाटे द्र्पणस्फुटे । ऊर्ध्वपुण्डुं द्रधाराथ श्रीनिवासस्सतांगतिः ॥

इत्यादि प्रागुदाहृतभविष्योत्तरपुराणैकादशाध्याय वचनेनैककठ्याच । उक्तंच वाराहपुराणद्वितीयभागे चतुर्थाध्याये पद्मावत्यवयवसुरुक्षणान्यभिद- धता नारदेन—

अकलङ्काष्टमीचन्द्र सदशोऽतिमनोहरः। दृश्यतेयं ललाटस्ते नीलालकसुशोभितः॥

इति रुरु। अष्टमीचन्द्र तुरुयाकारत्वम् ।

ईदशपाठपक्षेऽपि यथोक्तसमूलसान्तरालरेखाद्वयात्मकमेवोध्वेपुण्डं श्रीनि-वासस्य धारयितव्यम् । उदाहृतश्रुत्यादिप्रामाण्यात् उदाहृतभविष्योत्तर-पुराणेकादशाध्याय वचनप्रामाण्याच ॥

ययपि हरिद्राचूणिरेखया मध्यस्थयासह त्रिरेखं समूल्रमूर्ध्वपुण्ड्मेव दिश्तितप्रमाणसिद्धम् । श्रीनिवासेनापि तादशमेव पुण्ड्ं धृतमितिच दिशित-भविष्योतर पुराणवचनसिद्धं तथापि द्विरेखोर्ध्वपुण्ड्स्यापि बहुप्रमाणसिद्ध-त्वात् ईदृशपुण्ड्ंस्य शैवाक्रमणपूर्वकालपर्यन्तं धार्यमाणताया वृद्धैरभिधीय-मानत्वाच तादृशपुण्ड्धारणमपि नदोषायेतिबोध्यम् । एवमूर्ध्वपुण्ड्राणां कर्माङ्गालंकारादि रूपाणां नानाविधाकाराणां कस्त्ररीकप्रस्थेतम्रत्तिका

गोपीचन्दनमुक्ताहेमरजतादिरूपाणां ऊर्ध्वपुण्ड्रद्रव्याणांच शास्त्रसिद्धत्वात् तत्तद्देशकालानुगुणं चारुतानुगुणंच तदातदा तत्त ह्व्यैरूर्ध्वपुण्ड्धारणं भगवत-स्तत्तदेशकाल संभवानुरोधेन कर्तुमुचितमित्यपि बोध्यम् ।

तस्मात् संप्रति श्रीनिवासभगवतो देवतान्तरशङ्काकरुङ्कितस्य द्रष्टूणां तादशकरुङ्कपरिहराय शैवजनाकमण पूर्वकारुपर्यन्तस्थितरीत्यानुगुण्येन समूरुसान्तरारु रेखाद्वितयात्मकं यथोक्तरूपमूर्ध्वपुण्डं घनतरघनसारचूर्णमयं प्रस्फुटं सदा धारयितव्यमिति ॥

ततश्च सभगवान् रामानुजमुनिः अनुपद्मेव समागते भागववासरे अभिषेकसमये प्रथमं मूर्धि समर्प्यमाणेन गगनगंगातीर्थेन श्रीनिवासभगवद्दिव्य-ललाटे समर्पितयोः द्वयोरप्यूर्ध्वपुण्ड्रेखयोः प्रमुषितयोरपि तन्मूलभूते अर्धच-न्द्राकारशालिनि नासिकामूलधृतोर्ध्वपुण्डमागै परमनपमृष्टे तदवलोकयन् पूर्व परिगृहीत जगन्मोहिनीवेषस्यास्य ' अर्धचन्द्राकृतिः स्त्रीणां धार्यं पुण्डं भुवो-रधः' इति वसिष्ठसंहितावचनेन तदानींतनदशानुगुण मीदशमूर्ध्वपुण्डूं यथा तत्रत्यसक्रुदेवासुर्व्यामोहजनकमासीत् तथा निख्ळिजगन्मोहन दिव्यमङ्गळ-विग्रहशालिनोऽस्य श्रीनिवासस्यापि नासिकामूले विराजमानं प्रमुषितोपरितन-रेखाद्वितयं अर्धेन्दुमण्डलाकारं इदम्ध्वेपुण्ड्मूलं अतिशयितशोभावहं आश्रितज-नदृष्टिचित्तापहारिच विलोक्यते । तदस्य भगवतः एतावन्मात्ररूपमप्युर्ध्वपु-ड्रं कञ्चित्कालं धारयितन्यमिति परिचिन्तयन् तथैव भगवताप्यकस्मादेवार्चक-मुखेन नियमितस्सन् ततोभिषेके निर्वृत्ते यथोक्तरीत्या कर्पूररेणुभिः समूलरेखाद्व. यात्मकं ऊर्ध्वपुण्डूं नासिकामूलप्रभृत्याकेशान्तं ललाटे धारियत्वा तदनु इतः. प्रभृति शुक्रवारमारभ्य दिनत्रयमीदृशरीत्येवोर्ध्वपुण्डं धारयितव्यम् । तदनन्तरम् —

> आदौ कृतयुगे जम्बूद्वीपे भारतवर्षके । गङ्गाया दक्षिणे भागे योजनानां शतद्वये ॥

पञ्चयोजनमात्रेतु पूर्वामोधेस्तु पश्चिमे । मासे भाद्रपदे विष्णुतिथौ विष्णुसमन्विते ॥ सिद्धयोगे सोमवारे गिरौ नारायणाह्वये । स्वामिपुष्करिणीतीरे पश्चिमे भूत्यपश्चिमे ॥

बृन्दारकानां बृन्दैस्तु प्रार्थितो लोकरक्षकः । आविर्वभूव भगवान् श्रीनिवासः परःपुमान् ॥

इति त्रयस्त्रिशाङ्कचिह्नित पाद्मपुराणदशमाध्यायस्थ श्रीनिवासाविर्माव.
काल प्रतिपादनपरघट्टवचनेषु श्रीवेंकटनाथिद्वयावतार वारतयाऽवगत सोमवाः
सरमभृति दिनत्रयमुपरितनरेखाद्वयविधुरं अर्धेन्दुमण्डलाकारं नासिकामूलधृतं
कर्ध्वेपुण्ड्मूलंपरमवस्थाप्य तद्ध्वे ललाटे हारिद्रश्रीकुङ्कुमचूर्णरेखां ऋज्वीं
ललाटकोटिधृत नवरत्नखचित तिरश्चीनललाटिकपट्टबन्धास्य दिव्यभूषणस्पृशम्
दीर्घा तादशमूषणां नासिकामूलपर्यन्तं व्यालम्बमानाभ्यां विशुद्धस्थूलमुक्ताफलसरमय्यभ्यामुभाभ्यां रेखाभ्यामलंकृतपार्श्वद्वयां आपाततोऽवलोकनेन
समूलित्ररेखोध्वेपुण्ड् सद्भावदशाशोभामेवावहन्तीं धारियत्वा तादशस्त्रीदशानुगुणं शीतलद्रव्यमयं अञ्जनमि भगविद्वव्यलोचनयोस्समिपणीयम्। तदनु
गुरुवारे परिदनाभिषेककरणौपियकतया सकलदिव्याभरणादि प्रत्यवरोपणं
कृत्वा भगवतो ललाटे सुवर्णप्रत्युप्त विशुद्धद्दीरकमणिजालमयसमूलरेखाद्वयं
श्रीचूर्णरेखास्थानीय मध्यस्थितकनकस्थिगित दीर्घतरकुरुविन्दरेखं दिव्याभरणरूपमेव समूलित्ररेखोध्वेपुण्डं धारियत्वा सकलदिव्यावयवसर्वदिव्याभरणस्थाने
पुष्पकवचमेकंललाटेतर सकलदिव्यावयवलादकं समर्पणीयम्।

तदनु शुक्रवारे पातः ललाटस्थं दिव्याभरणरूपमूर्ध्वपुण्ड्ं तदितर-सर्वावयवछादकं पुष्पकवचंचावतार्य ललाटे स्वेतमृत्तिकामयसमूलरेरवा-द्वयं श्रीचूर्णमयमध्यरेखं ऊर्ध्वपुण्ड्ं अधरोर्ध्वकाययोः परिधानोत्तरीयरूपं सूक्ष्मवस्त्रयुगलं धारियत्वा प्रथमाराधनं निर्वर्त्य ततो मध्याहे अभिषेकं कारियत्वा पुनर्यथोक्तरीत्या धनतरघनसारचूर्णमयं समूलद्विरेखात्मकमेवोर्ध्व-पुण्ड्ं धारियतव्यम् । दिव्याभरणमयं यथोक्तरूपमूर्ध्वपुण्ड्ं तु ललाटिदव्य-श्रोमाकरं तद्वातदा वैशेषिक महोत्सवकालेष्विप भगवतो धारियतव्यम् । दीपशिखाकारं कस्तृरिकोध्वेपुण्ड्रादिकंतृत्सववेरादीनां धारयितव्य-मिति व्यवस्थामारचयामास ।

एवं पुनरिष स भगवान् रामानुजमुनिः शूराणां निजशौयौपकरण-भ्तानि निजायुधानि चन्दनकुसुमादिभिरलंकृत्य अनन्तरमेव तैः स्वालंकारा-क्रीकारन्यायेन भगवतः श्रीनिवासस्यापि तिसृष्विष सन्ध्यासु चन्दनकुसुम-मालादिभिरभ्यच्चेनसमये प्रथमं तदीयविजयपरंपरापधानसाधनभूतानां श्रीम-त्सुदर्शन पाञ्चजन्य दिव्यचरणारिवन्दादीनां अलंकारं कृत्वा पश्चात् वक्षो-निलयकनककण्ठिकालयपद्मावतीदेव्याः ततः किरीटस्य ततो दिव्यावयवानांच चन्दनकुसुममालादिभिरभ्यचनं कार्यमिति च व्यवस्थां चकार ।

एवं प्रतिशुक्तवारं भगवद्गिषेकानन्तरं भगवद्गक्षोनिलयायाः कनक-मयकण्ठिकालयायाः श्रीपद्मावतीदेव्या अभिषेकार्थे वक्षस्थलादवतरणसमये नित्यानपायिन्यास्तस्याः क्षणकालमपि भगवद्गक्षोविश्लेषासहिष्णुताशीलमनु-सन्धाय सभगवान् रामानुजमुनिः तद्दपरावतारभूत भूदेव्यशावतीर्ण श्रीगोदा-देवीप्रणीतस्य भगवद्विश्लेषकालविनोदनोपाय वैखरीप्रतिपादनपरस्य त्रिचत्वा-रिशदुत्तरशतगाधस्य गोदाश्रीसूक्तनान्नो दिव्यप्रबन्धस्य अनुसन्धानं तदानीन्त-नविश्लेष खेदापनोदनोपायतया नियतं कर्तव्यमित्यपि व्यवस्थामकार्षीत् ।

टादि दिव्यसंस्थानस्य दुर्भेदकाननपाषाणमयस्य विस्तीर्णदिव्यनगरिनर्माणा-योग्यतया किंचित्कालात्पूर्व द्रुमकुठारनाम्ना केनचिद्धक्तेन भगविद्वव्यालय-प्राकारंपरितः शिलाद्रुमदन्तुरान् प्रदेशान् कथंचित्समीकृत्य लघ्नीं कांचिद्वीिधं निर्माय भगवत्केक्कर्यपराणां निवासस्थानं परं परिकल्पितम् । भगवतो महो-त्सवेषु दिव्ययात्रायोग्या नगरीवा तद्भता महती परितोवीिधर्वा नेह निष्पादिता । ततो भगवतो महोत्सवादिकरणस्यतु नात्रावकाशः । अतोहेतोः अत्रत्याः प्राक्षो राजानः 'देवास्थानेतुपरितो विशिखाकरणाक्षमे । समीपेतु पुरी-

कृत्वा, तत्रदेवोत्सवंचरेत् ' इत्यादि वैष्णवागमोक्तरीत्या श्रीवेंकटनाथस्य

अनन्तरं सभगवान् रामानुजमुनिः तत्रत्यवृद्धैः कथितां अस्यश्रीवेंक-

ब्रह्मोत्सवारम्भे अङ्कुरार्पणपूर्वक ध्वजारोहणसमनन्तरं श्रीवेंकटिगरेरुपत्यका-स्थायां श्रीशुक्रपरीनामधेयायां राजधान्यामवरोहितस्य तत्राष्ट्रसुदिनेषु सायं-प्रातः वीधीपु सवाहनयात्रागर्भ मिवकलसकलोपचारगर्भच महोत्सवं निर्वर्त्यं नवमिववसे प्रातमोङ्गलिकावभृथस्नानान्तमुत्सवशेषंच यथाविधि निर्वर्त्यं तत-स्सायं सपरिवारं श्रीवेंकटिगर्यारोहणं कारियत्वा ध्वजावरोहण पुष्पयागादिकंतु तत्रैव निरवर्तयन् ।

ततःप्रभृति भगवत उत्सवः गिरेरधस्तादेव निर्वर्यतइति कथामाकण्ये समाकुरुमनाः प्राक्चतुर्मुखतोण्डमांश्चक्रवर्ति प्रभृतिभिरिव अद्यतनैरप्यस्मिन् गिरावेव सावभृथं भगवत उत्सवादिकं निर्वर्तनीयमिति परिचिन्त्य भगविद्दि-व्यारुयंपरितः सर्वत्र विषमस्थरुगिन समानि कारियत्वा दिव्यनगरीं निर्माप्य तत्र प्रासादमारुगपरिप्कृतोभयश्रेणीः महोत्सवदिवसेषु सवाहन भगविद्द्वय्यात्रायोग्याः परितश्चतस्रोमहतीर्विशिखाः करुपयित्वा स्वामिपुष्करिण्याः पूर्वस्मिन् तीरे दक्षिणोत्तरां क्रोशपरिमाणां महतीं कांचिद्वीधि तत्पूर्वभागे चतुर-श्रामपरां वीधिच मृगयोत्सवयात्रायोग्यां निर्माप्य गिरावेव सर्वमुत्सवादिकं निर्वर्तयामास ।

एवं तदानीमुत्सववेरतया आराध्यमानस्य वेंकटवासिनाम्नो भगविद्वय मङ्गळविष्रहस्य अवतारिदनवैभवं दिव्यनगराभिष्टद्धेः कनकळतायोगावतीर्ण श्रीश्रीनिवासोत्तरोत्तर दिव्येश्वयाभिष्टद्धेश्च प्रतिरोधकमिति प्रसिद्धमैतिद्धं वृद्धजनमुखादाकण्यं तदानीं कौतुकवेरतया आराध्यमानस्य शैळेशनाम्नो भगविद्दव्यमङ्गळविष्रहस्य उत्सववेरस्थानाभिषेकं प्रागुक्तस्य वेंकटवासिनाम्नो भगविद्दव्यमङ्गळविष्रहस्य कौतुकवेरस्थानाभिषेकंच कारियत्वा प्राणधारणादिपूर्वकं यथाविधि प्रतिष्ठांच कारियत्वा यथाशास्त्रं तयोराराधनमि श्रीरामानुजमुनिः निर्वर्तयामास ।

एवं निजसंनिधौ पञ्चसंस्कार स्वीकरणपूर्वक भगवत्समाश्रयणलब्ध-पारमैकान्त्यस्य श्रीवैखानसतन्त्रसारपारदक्षनो बिम्बाधरनाम्नो भागवतोत्तमस्य अर्चकवर्यस्य वंशस्थैरेव भगवतः श्रीवेंकटनाथस्य नित्याराधनं निर्वर्तनीय-मित्यपि योगीश्वरो व्यवस्थापयामास ।

इत्थं यथाशासनं निर्वर्तनबद्धश्रद्धेन निजान्तरंगिकंकरेण यादवराजेन यथामनोरथं श्रीवेंकटनाथ सर्वविधकेङ्कर्यनिर्वाहधुरंघरः ततस्संजातिनरविधक-सन्तोषैः सर्वेरिप भागवतवृद्धैः—

शेषोवा सैन्यनाथोवा श्रीपतिर्वेति सात्त्विकै: । सर्वेरिप वितर्क्याय यतिराजाय मङ्गलम् ॥ शुद्धैर्भागवते विशप्येरंतरंगैश्च किङ्करैः। सम्यग्विदिततःवाय यतिराजाय मङ्गलं ॥ श्रीवेंकटा चलक्षेत्र शैवापनमोक्ष कारिणे । विष्णुपारिषदेशाय यतिराजाय मङ्गलम् ॥ श्रीवेंकटाचलेशस्य शङ्खचक्रप्रदायिने । सदाचार्याय तस्यास्तु यतिराजाय मङ्गलम् ॥ श्रीमद्वैष्णवसिद्धान्तरक्षणे सर्वतः क्षितौ । बद्धदीक्षाय गुरवे यतिराजाय मङ्गलम् ॥ कुदृष्टिकुहनाकुप्त वेदान्तापद्विमोक्षिणे । श्रीरामानुजसंज्ञाय यतिराजाय मङ्गलम् ॥ विशुद्धब्रह्ममीमांसा कुदृष्टिकलितापदाम् । निवर्तकाय निर्मूलं यतिराजाय मङ्गलम् ॥ मूर्तीय दिव्यसूरीणां प्रवृत्ताय कलेईतौ । महाकृपाप्रवाहाय यतिराजाय मङ्गलम् ॥ अनेकेप्ववतारेप्व प्यनिर्वृत्तं हरेर्मतम् । क्षणेन निर्वतयते यतिराजाय मङ्गरुम्।। अशेषलोकवन्द्याय गुरवे शेषमूर्तये ।

श्रोमद्रामानुजायास्तु यतिराजाय मङ्गलम् ॥ १० ॥

इत्येवं सादरं सततविरचितमङ्गलाशासनः—

पाषण्ड द्रमषण्ड दावदहन श्चार्वाकशैलाशनिः

बौद्धध्वान्तनिरास वासरपतिजेनेभकण्ठीरवः ।

मायावादि भुजङ्गभङ्गगरुड स्त्रैवियचूडामणिः

श्रीरङ्गेश जयध्वजो विजयते रामानुजोऽयंमुनिः ॥

पाषण्ड षण्ड गिरिखण्डन वज्रदण्डाः ।

प्रच्छन्नबौद्ध मकरालय मन्थदण्डाः ।

वेदार्थसार सुखद्शन दीपदण्डाः

रामानुजस्य विलसन्ति मुनेस्त्रिदण्डाः ॥

चारित्रोद्धारदण्डं चतुरनयपथालंकिया केतुदण्डं

सद्विद्यादीपदण्डं सकलकलिकथासंहतेः कालादण्डम् ।

त्रय्यन्तालम्बद्ण्डं त्रिभुवनविजयच्छत्र सौवर्णद्ण्डं

धत्ते रामानुजार्यः प्रतिकथकशिरो वज्रदण्डं त्रिदण्डम् ॥

त्रय्यामाङ्गल्यसूत्रं त्रियुगयुगपथा रोहणालम्बसूत्रं

सद्विद्यायन्त्रसूत्रं सगुणनयविदां संपदां हारसूत्रम् ।

प्रज्ञासूत्रं बुधानां प्रशमधनमनः पद्मिनीनालसूत्रं

रक्षासूत्रं यतीनां जयित यतिपतेर्वक्षसि ब्रह्मसूत्रम् ॥

पाषण्ड सागर महाबडबामुखाझेः

श्रीरङ्गराज चरणाम्बुज मृलदासः ।

श्रविष्णुलोक मणिमण्डप मार्गदायी

रामानुजो विजयते यतिराजराजः॥

इत्येवं समंततः संजोघुप्यमाणबिरुदाविरु वैदिकसार्वभौमो भगवान् रामानुजसुनिः

शुकाद्या मुनयः केचिद्भुग्वाद्याश्च तपोधनाः।

पह्लादप्रमुखाः पुण्या अम्बरीषादयो नृपाः ।।

विष्णोरेवापरंदेहं मन्वानास्तं नगोत्तमम् । पद्भ्यामाक्रमितुं भीताः पर्यन्तेप्वेव वर्तनाः ॥

तन्निर्गतनदीष्वेव कुर्वाणाः स्नानतर्पणे । तपः कुर्वन्ति वाञ्छन्तः साक्षात्कर्तुं जनार्दनम् ॥

इत्येकविंशाङ्कचिह्नित वामनपुराणभागद्वितीयाध्यायवचनेषु परावरतत्व-विदमेसरारुशुकादयः परमयोगिनः प्रह्लादादयः परमभागवताः अम्बरीषादयो

महाभागवतराजर्षयश्च श्रीवेङ्कटगिरौ तत्र विराजमाने भगवतिच समानप्रति-पत्तिं कुर्वाणाः पाकृतेन निजशरीरेण तत्रावि पद्भग्रांच तादशगिरिसंस्पर्शमसह-

मानाः पर्यन्तेष्वेव तपः कुर्वन्तोऽवर्तन्तेति प्रतिपादनात् । भगविन्नहें तुक कृपासागर परिवाहलव्धिद्वयज्ञानेन निवृत्ताविधेषु श्रीपराङ्करापरकालादि दिव्यसूरिप्वपि श्रीपराङ्करादिव्यसूरिणा श्रीमुखसूक्त-

नाम्न्यां द्राविडब्रह्मसंहितायां तृतीयकाण्डतृतीयश्रीमुखसूक्ते सप्तमगाधायां —

श्रीवेङ्कटेशो नः साम्यलक्षणं मोक्षं दद्यान्महागिरिरिति । अष्टमगाधायां

श्रीवेङ्गरमहाचले एकस्मिन्नेव उपास्यमाने अस्मद्घंविनश्येदिति। नवमका-ण्डतृतीयश्रीमुखसूत्ताष्टमगाधायां — उत्तारकेणाधिष्टितं वेङ्कटं श्लाव्यायां पृथिव्यां

अवस्थितमुपगम्य देवा भजमाना इत्यभिधानात् । श्रीभक्तिसारदिव्यसूरिणा चतुर्मुखश्रीमद्दन्तादि संज्ञितनिजद्राविडसंहितायां द्विचत्वारिंशगाधायां —गत्वा

प्रणमत नितरामुत्तंगं वेङ्कटं स्थिरीभूय । पापहरं शीलेनेति । पश्चचत्वारिशगा-धायां --- शिशिरनिर्भरो वेङ्कटएव परमपदवासिनां भूवासिनांच परमपाप्यइति । अष्टचत्वारिंशगाधायां —वेङ्कटएव परमपदवासिभिः परमप्राप्यतयोपास्यमानः

वेङ्कटएवच सत्यपापव्याधिनिवर्तनकारीति चाभिधानात् । श्रोकलिवैरिदिव्य-स्रिणा श्रीसूकारूय निजदाविडसंहितायां प्रथमकाण्डेऽष्टमश्रीसूक्ते

नवमगाधासु —श्रीवेंकटं भज मन इत्यभिधानात्। एवमेवानेकस्थलेषु प्रायशस्सर्वैः सूरिभिः वेंकटाचलस्यैव प्राप्यत्वप्रतिपादनेनच दिव्यसूरयोऽपि श्रीवेंकटगिरिं

तत्रवसन्तं भगवन्तंच तुल्यतया प्राप्यं प्रापकंच मन्वानाः प्राकृतशरीरेण

श्रीवेंकटिगिरि:पद्भ्यां नस्प्रष्टुमिह इत्येवं मत्वैव तंगिरिमनारोहन्तएव मङ्गलाशा-सनमकापुरित्यवगमनाच । श्रीवेंकटिगिरेरियत्यकायां श्रीपराङ्कशादि दिव्य-सूरीणां प्रतिष्ठापने तेषामेवाभिसन्ध्यभावं निश्चित्य तदुपत्यकायामेव श्रीपद-पुर्यो प्रत्येकशो दिव्यालयेषु श्रीवेंकटाभिमुखांस्तदीयमङ्गलाशासनैकपरायणान् तान् दिव्यसूरीनिप यथाविध्यर्चारूपेण प्रतिष्ठापयामास ॥

एवं ततः किंचित्कालात्पूर्वमनेकजन्मार्जित पापपरंपरावशेन निजशैव-मत दुरभिमान साम्राज्यतस्स्वराष्ट्रभूते चोलदेशे समंततोऽनेकविष्णुक्षेत्र-प्रद्रोहं कृतवता ततएव कर्मपरिपाकात्संजातस्य सिकमेमेहतः कष्ठेगडोर्वेगतो विपन्नेन ततएव क्रिमिकण्ठनाम्ना विरूयातेनाव्यपदेश्येन चोलराजेन स्वकृत-विष्णुक्षेत्र प्रद्रोहमहाप्रलयसमये श्रीकावेरीतीरवर्तिनः कण्वमहामुनि तपश्चर्या-फलीभूत प्रत्यक्षपादुर्भावश्रीगोविन्दराज भगवत्क्षेत्रस्य चित्रकूटाभिधानस्यापि प्रद्रोहे प्रसक्ते कान्दिशीकैः कतिपयश्रीवैष्णवैः श्रीगोविन्दराजभगवदुत्सवमूर्ति-भूतं देवाधिदेवं परं परिपाल्यानीय तदाप्रभृति वेंकटिगरेरुपत्यकायां श्रापद-पुर्यामाराध्यमानं तनमूलमूर्तिभृतं श्रीगोविन्दराजामिधानं भगवन्तं श्रीचित्र-कूटाधिनाथं क्षीराणवशायिनं नीलमहाणवतीर्थशायिनं चक्कतं समाकणयन् सभगवान् रामानुजमुनिः पुराणप्रसिद्धं श्रीकुलशेखर कलिवैरि दिव्यसूरिभ्यां कृतमङ्गलाशासनं श्रीचित्रकृटाच्यं दिव्यक्षेत्रभित्यं निर्मूलहतं नभवितुमहितीति खिन्नमानसः भविष्यतिच नृनं तस्मिन्नेव क्षेत्रे पुनरपि भगवतः प्राद्भीवः नहिखलु महर्षिदिव्यसूरि तपश्चर्यामङ्गलाशासने आत्यन्तिकी दिव्यक्षेत्रहानि सहेयाताम् ।

संप्रतितु तमेतं भगवन्तं श्रीचित्रक्टनाथं श्रीगोविन्दराजिमहैव संप्रति-ष्ठापयाम इत्यभिद्धानः निजान्तरङ्गकिकरं यादवराजमाहृय स्वाभिप्राय कृत्स्तमावेद्य तंच नीलमहाणवतीर्थशायिनं श्रीगोविन्दराजाभिधानं देवाधिदेव-नामः त्विबरस्य मूलबेरभृतं श्रीचित्रक्टाधिनाथं भगवन्तं क्षीराव्धिशायि-नमपि निगूदमावाद्य श्रीगोविन्दराज देवाधिदेवावुभाविप श्रीवेंकटनाथादिव- ोषं श्रीवैखानसागमोक्तविधिनैव श्रीपदपुर्यो दक्षिणभागवर्ति महातडागपार्थे पतिष्ठापयामास ॥

सचभगवान् गोविन्दराजाभिधानः क्षीराव्धिनाथः श्रीदेवीभूदेवीसंवा-ग्रमान दिव्यचरणनिलनयुगलः नाभिकमलाधिष्ठितचतुराननः मधुकैटभाधि-श्रितपादपार्श्वः मधुकैटभनिरसनार्थविषज्वालाजालोद्वमन करविकसद्विनि-

धसद्रककुहरमालपोद्यत्फणामण्डले शेषाहितल्पे शयानः पृथुलतरदीर्घतर कोटीरप्रमुख दिव्यभूषणभूषितः चतुर्भुजः शङ्खचकादि दिव्यायुधधरः दक्षिण-

भागविन्यस्तमस्तकः उत्तरभागविन्यस्त प्रसारितपादारविन्दयुगरुश्च प्रति-ष्ठापितः ॥

दिव्यालये यथोक्तरूपं श्रीगोविन्दराजं प्रतिष्ठाप्य तिह्वयालयंपरितः स्वाचार्य-नाम्ना रामानुजपुरंनामावान्तरपुरंच निर्माप्य प्रागेव श्रीश्रीनिवासभोगतल्प-भृत क्रीडादिरूप शेष परिसरवर्तिन्यां तत्प्रकोपप्रदृयमानायां श्रीपदपुर्यो मधु-कैटभनिरसनार्थं विषानलज्वालाः प्रोद्वमतः श्रीगोविन्दराजतल्पभूतस्य अनन्त-

राजः स्वाचार्यशासनानुरोधेन श्रीपदपुर्यो दक्षिणभागे महातटाकपार्धे महति

इत्थं श्रीरामानुजमुनिनियमितो नारायणपुरवासी देशाधिपतिः यादव-

स्यापि प्रकोपेन भ्योऽपि महानर्थप्रसङ्गभयेन श्रीरामानुजमुनिशासनेनैव तदी-यान् प्राचीनान् कांश्चित्संनिवेशान् परिवर्ध तत्तिहृज्यसूरिदिव्यालयांश्च श्रीवेंकटाचलोपत्यकायां यथापूर्वसंनिवेशमेव संस्थितान् तत्रतत्र प्रकल्पितावा-न्तरपुरमध्यस्थांश्चऋत्वा तांपुरीं शेषकोपप्रशान्तिकर गरुडव्यूह संस्थान संस्थितां श्रीशेषाचलदूरविष्ठकृष्टांच निर्मापयामास ॥

इत्थं यथोक्तकारिणः श्रीवेंकटाद्रिदिव्यसंस्थान संबन्धिदेशाधिपतेर्नारा-यणपुरवासिनः स्वान्तरङ्गान्तेवासिनो यादवराजस्य अनुकूछवृत्तितया सभगवान् रामानुजमुनिः स्वप्नार्थनानुगुण्येन शैवजननिरसनार्थे शङ्खचकादि प्वासाधारण-

दिव्यायुषधरे श्रीमति वेंकटनाथे स्वप्रतिष्ठापिते श्रीगोविन्दराज्ये वित्ते अभिमानातिशयनच स्वयंविशेषतःश्रीरङ्गवासरिकोऽपि श्रीरङ्गक्षेत्रंपति गत्वा-

गत्वा पुनः पुनरागच्छन् कृतासु त्रिचतुरासु श्रीवेंकटाद्रियात्रासु श्रीवेंक-टाद्रिसंबन्धिदिन्यदेशे तदातदा तत्तदेशकालचरित्रविशेषानुगुणान् बहून् विशे-षान् रचयामास ।

सच यादवराजो भगवद्घाष्यकारान्तेवासी स्वाचार्यशासनानुवर्तनैक-परायणः स्वाचार्यप्रतिष्ठापिते श्रीगोविन्दराजे स्वाचार्यसंज्ञाचिह्निते तदीयं श्रीरामानुजपुरे विशेषाभिमानवशेन मण्डपगोपुरप्राकारादीन् दिञ्यालयाङ्ग-भूतान् नगराङ्गभूत तत्तद्वोधिकल्पनादिविशेषान् भगवतस्तत्तदुत्सविशेषांश्च निर्वर्तयन्नासीत्।।

श्रीहरिवंशे पौष्करप्रादुर्भावघट्टे भविष्यपर्वान्तगत व्याधिकद्विशततमा-ध्याये महाणवशायिनो भगवतो नारायणस्य 'विव्नस्तमसि संभूतो मधु-र्नाम महासुरः। तस्यैवतुसहायोऽन्यो जातो रजसि कैटभः, इत्यादिना मधुकैटभद्दानवसमागमस्य—

> ततः शयानं श्रीमन्तं बहुयोजन विस्तृतम् । पद्मनामं हृषीकेशं प्रणम्योवाचतासुमौ ॥

इति मधुकैटभाभिवन्यतायाः ।

ततस्तावूचतुस्तत्र ब्रद्माणमसुरोत्तमौ । दृष्ती युयुत्सया कूरो क्रोधसंरक्तलोचनौ ।।

कस्त्वं पुष्करमध्यस्थिसितोष्णीषश्चतुर्मुखः । इति मधुकैटभं-योश्चतुर्मुखं प्रति प्रश्नद्रशनेन नाभीपद्मस्थितचतुराननतायाश्चावगमेन क्षीराविध नाथभूदेवी संवादऋषायां श्रीविष्णुस्मृतौ प्रथमाध्याये,

> शेषपर्यक्कगं तस्मिन् ददर्श मधुसूदनम् । शेषाहिफणरत्नांशु दुर्विभाव्यमुखांबुजम् ॥

शशाङ्कशतसङ्काशं सूर्यायुत समप्रभम् । पीतवाससमप्रेक्ष्यं सर्वरत्न विभूषितम् ॥ मकुटेनार्कवर्णेन कुण्डलाभ्यां विराजितम् । संवाह्यमानाङ्घियुगं लक्ष्म्या करतलैश्युभैः ॥

शरीरधारिभिः शस्त्रैः सेव्यमानं समंततः । तं दृष्टा पुण्डरीकाक्षम् ववन्दे मधुसूदनम् ॥

इति क्षीराब्धिनाथाकारवर्णनेन, तत्रैवाष्टनवित्तमाध्याये — इत्येव-मुक्ता वसुमती जानुभ्यां शिरसाच नमस्कारं कृत्वोवाच । भगवन् त्वत्समीपे तत्ततमेव चत्वारि महामृतालयानि आकाशः शङ्ख्यी वायुश्चकरूपी तेजश्च गदारूपी अम्भो अम्भोरुहरूपी । अहमप्यनेनैव रूपेण भगवत्पादमध्यपरिवर्तिनी भवितुमिच्छामि । इत्येवमुक्तो भगवान् तथेत्युवाच । वसुधापि लब्धकामा तथांचक इत्युक्त्या श्रीवेङ्कटाचलमाहात्म्यपरब्रद्याण्डपुराण प्रथमाध्यायस्थित क्षीराब्धिनाथवर्णनधट्टे 'संवाद्यमानचरणं श्रिया भूम्या च सादर' मित्युक्तया

गोविन्दराजः प्रतिष्ठापितः ।

एवं 'दह्यमानावनन्तस्य विषज्वालाभिरेव च'। इति वचनेन मधुकेटभयोः
क्षीराब्धिनाथतल्पभूतानन्तविषज्वालादह्यमानताप्रतिपत्या नगरस्यापि तद्धीन-

च श्रीदेवी भूदेवी संवाह्यमान चरणारविन्दत्वादि विशेषणावगमाच यथोक्तरूप

इत्थंकारियत्वा स भगवान् रामानुजमुनिः।

दाहप्रसंगभिया गरुडञ्यूहसंस्थानेन तन्निर्माणम् कारितम् ।

भो यादवराज श्रीगोविन्दराजः श्रीवेङ्कटनाथश्च क्षीराविधनाथावताररू-पतयैकवस्तुभूतावित्यवगच्छ ।

श्रीवेङ्कटनाथस्य क्षीराव्धिनाथावताररूपताच ब्रह्माण्डपुराणप्रथमद्विती-याध्याययोः स्पष्टा । श्रीवेङ्कटनाथस्य श्रीवेङ्गण्ठनाथावतारभूतस्यापि क्षीराब्धि-नाथांशमिश्रतया तदवताररूपत्वमपि शेषावतारभूतस्यादेर्भगवद्देहरूपत्विमव सम्भवत्येव । यथोक्तम् ब्रह्माण्डपुराणद्वितीयाध्याये—

> विष्णोरपरदेहत्वादाकामन्न पदैर्गिरिम् । नारायणांशसम्भूतः शेषोऽहिर्गिरिरूपधृत् ॥ इति ।

अतः तुल्यतया उभयोरुत्सवादिकं परस्पराविरोधेन निर्वेर्तय ।

एवं विप्रकृष्टसिन्नकृष्टी श्रीवैकुण्ठनाथ क्षीराव्धिनाथावतारम् तौ श्रीवेंकट-नाथश्रीगोविन्दराजो तयोरेव लीलां दर्शयन्तौ परस्परैक्यमेवावगमयतः ।

यथा हि सुदूरविप्रकृष्टः श्रीवैकुण्ठनाथः आर्तानां त्रह्मादीनां निजार्तिवि-

ज्ञापनायोग्यत्वेनातिदुर्रुभतया आर्तध्वनि श्रुत्वा तद्रक्षणाय देवादीनां सुखेन समाश्रयणीयत्वाय च स्वयमेव क्षीराव्धिमुपागतः सिन्नकृष्टः सुरुभः सिमन्धे । तथैव श्रीवेंकटनाथोऽपि समुतुङ्गगिरिशृङ्गवर्ती विपकृष्टो मन्दशक्तिनां आर्तानां समाश्रयणायोग्यतया दुर्रुभस्सन् स्वयमेव सुखेन तत्समाश्रयिणित्वाय श्रीपदपुर्यो

रूपान्तरेण सन्निकृष्टः सर्वसुरूभः सिमन्धे ।

किंबहुना श्रीवैकुण्ठनाथक्षीराव्धिनाथयोरैक्ये तदवतारभूतयोः श्रीवेक्करनाथश्रीगोविन्दराजयोरि तद्वदेवैक्यं सुगमम् ॥ किंच । इत्थं करो किंचि-

त्कालानन्तरं केनचित्कारणेन क्षीराव्धिनाथावतारभूतः चित्रक्टिद्यक्षेत्राधिनाथः श्रीगोविन्दराजः श्रीवेङ्कटादेरुपत्यकायां श्रीपदपुर्यो समागमिष्यिति । तदा-नींच श्रीवेङ्कण्ठनाथ श्रीक्षीराव्धिनाथावतारभूतौ श्रीवेङ्कटनाथ श्रीगोविन्दराजौ श्रीवेङ्कटगिरेरिथत्यकोपत्यकावर्तिनौ मन्दशक्तीनामार्तानां दुर्लभसुलभौ च

सन्तो । ब्रह्मादिदेवानां विप्रकर्ष सिन्नकर्षाभ्यां दुर्छभसुरुभयो रूष्वीधरस्थाना-विस्थितयोः समूरुभूतयोः श्रीवैकुण्ठनाथ क्षीराविधनाथयोरेव लीलां प्रकाशयन्तो । ताविवैकवस्तुभावापन्नो च वर्तिष्यते इति भाविवृत्तान्तं विज्ञायैव श्रीवेदव्यास भगवदन्तेवासी त्रैकालिकसर्वधर्मवृत्तान्तविज्ञाता श्रीसूतमहामुनिः श्रीवेंकटा-चलमाहात्म्यपर श्रीवाराहपुराणान्तर्गत प्रथमभागस्थैकषष्टितमाङ्कचिह्नितेकोन-त्रिशाध्याये श्रीवेंकटेशाष्टोत्तरशतनामावल्यां 'गोविन्दायनमो नित्यं श्रीनिवा-

साय ते नमः ' इतिपठन् श्रीश्रीनिवासगोविन्दराजयोरेकवस्तुभावापन्नतामेव ज्ञापयामास । तस्मात् क्षीराब्धिरेव श्रियः आकारस्थानतया श्रीपदसंज्ञाचिह्नित-पुरीरूपमापन्नो वर्तते । श्रीवैकुण्ठएवच किंचिद्वर्णव्यत्यासेन श्रीवेंकटसंज्ञा-चिह्निताचलरूपमापन्नो वर्तते । तत्र वर्तमानौश्रीगोविन्दराज श्रीनिवासौ क्षीरा-

ब्धनाथ श्रीवैकुण्ठनाथावेव । तौचैकवस्तुभावापन्नावेवेति सुदृढमध्यवस्यन्

ारिपूर्णप्रतिपत्तियुक्तस्त्वं तयोस्समानमेवोत्सवादिकं परस्पराविरोधेन सम्यङ्निर्व-त्येति यादवराजं न्ययुङ्का ।

ततो यादवराजेन यथायतीन्द्राज्ञं श्रीगोविन्दराजस्याराधनमहोत्सवादिषु निर्वर्त्यमानेषु श्रीगोविन्दराजेऽपि तत्तद्धिनामपेक्षित दृष्टादृष्टसकळफळपदायिनि प्रसिद्धे विराजमाने सित सन्तानार्थिनि काशिराजे श्रीवेंकटनाथं सेविनुं सकुटुम्बे समायाते भगवान् श्रीवेंकटनाथः 'देहिमे ददामीत '
इति श्रुतिप्रसिद्धां प्रायशो देवतान्तरमुखेनैव निर्वर्त्यमानां छीळां स्वकीयामेव
स्वसंकरुपेनैव देवतान्तरगतां छोकानां ज्ञापयितुकामः स्वयमपि परिगृहीततादृश्याळः काशिराजमहिषीं स्वमे तुभ्यमहं सन्तानं दास्यामि तव नासामणीं मे देहीत्यभ्यर्थयन् , तयाच राजमहिष्या मो स्वामिन् मर्तृपरतन्त्राहगिस्म यदि भर्ताऽनुमन्यते तिर्हं दास्यामीति प्रत्युक्तः एवं तिर्हं अहमप्यसमद्रमजस्य श्रीगोविन्दराजमगवतः परतन्त्रोऽस्मि । स यदि तुभ्यं सन्तानदानायानुमन्यते तदैव तुभ्यमहं सन्तानं दातुं शक्नुयाम् , नान्यथेति प्रतिवदन्
पाक् रामानुजमुनिनिर्णीतां श्रीगोन्दिराजस्य स्वस्यच एकवस्तु ह्रोतानिबन्धः
नां एकवस्त्वन्तर्भृतत्वळक्षणा मेकवस्त्तामेव प्रकृशीचकार ॥

एतं वृत्तान्तमाकण्यं सभगवान् रामानुजमुनिः यथा एकस्मिन् दिव्याख्यं पञ्चानां बेराणां एकमूळतया ऐक्यं तथैव श्रीगोविन्दराजभगवता सह स्वस्यैक्यमस्मदिभमतमङ्गीकृतं भगवता श्रीनिवासेन । अतः इतःप्रभृति श्रीवेंकटनाथ श्रीगोविन्दराजयोराराधनसमये श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणाद्यनुसन्धाने श्रीवेंकटाचळमाहात्म्यभाग श्रीचित्रकूटमहात्म्यभागावुभावप्युभयत्र अनुसन्धयौ । नित्यानुसन्धेयदिव्यप्रवन्धानुसन्धाने श्रीवेंकटनाथविषय श्रीचित्र-कूटाधिनाथभूत श्रीगोविन्दराजविषय दिव्यप्रवन्धमागावुभावुभयत्रानुसन्धेयौ ।

श्रीवेंकटादि श्रीपदपुरीरूपोभयस्थलवासिभिः श्रीवैष्णवैः इदं स्थल्द्वयं एकदिव्यदेशं संभाव्य निजगृहेषु विवाहोत्सवादिकालेषु स्वस्वमहिषीसहितयोः श्रीवेंकटनाथ श्रीगोविन्दराजयोरुभयोरिप संभावना कार्या । गर्यावरुदाद्यनु- सन्धानकालेष्विप श्रीवेंकटाचलनिवास चित्रकूटविहारेत्युभयपद घटितमेवो-भयोगेद्यविरुदाद्यनुसन्धानंच कार्यमिति व्यवस्थामप्यारचयामास ॥

एवं श्रीरामानुर्जमुनिः श्रीनिवासभगवतः अनवधिकाविच्छिन्नेश्वयीभिवृद्धये तदीयवक्षोनिलयकण्ठिकायां यथा व्यृहलक्ष्मीः प्रतिष्ठापिता तथा
श्रीगोविन्दराजस्याप्यविच्छिन्नेश्वयीभिवृद्धयं काचनदेवी प्रतिष्ठापनीयेति परिचिन्तयन् श्रीमहनाथदिव्यसूरिकन्यकामावमापन्नामयोनिजां श्रीतुलसीकाननसंभवां मूदेव्यंशावतर्णो श्रीगोदादेवीं अविकलसकलसल्लक्षणां श्रीगोविन्दराजाभिमुखप्रचरच्छायसुभगसौगन्धिकालंकृतवामहस्तां तदीयदिव्येश्वयीभिवृद्धिकारिव्यृहलक्ष्मीसंबन्धियन्त्रमन्त्रोद्धारादिभिर्यथाविधि लिखितेरलंकृते दिव्यसिंहासने स्थितां भगवतो गोविन्दराजस्य दक्षिणे पार्थे प्रथक्यन्दिरं
प्रथक्स्थायि प्रधानमहिषीन्यायन प्रतिष्ठापयामास ।

ततश्च तित्रयमनेन यादवराजः श्रीगोविन्दराजस्य पुराणिसिद्धं मिधुन-मासमहोत्सवं श्रीगोदादेव्याः कर्कटकमासमहोत्सवं धनुर्मासमहोत्सवं यथाविधिच ससंश्रमं निर्वर्तयामास । तदानीं सयादवराजः श्रीरामा-नुजमुनिनियमनेन श्रीगोदादेवीसमेत श्रीगोविन्दराजस्य सततमहाभाग-वतमङ्गलाशासनेन निर्विष्ठैश्चयसमृद्धिं संपाद्यितुकामः श्रीगोविन्दराजाधिष्ठान-भूते श्रीरामानुजपुरे समंततो विलहरणवीधिषु वहूनि गृहाणि निर्माय श्रीशैल-पूर्ण श्रीमदनन्तार्यपृभृतीनां महाभागवतानामन्येषांच बहूनां श्रीवैष्णवानां दत्वा तांस्तत्र निवासयामास ।

एवं — नगरस्यतु वायच्ये दिक्पदेशे समस्थले । पण्यवीधि प्रकुर्वीत प्रजानामभिवृद्धये ॥

इति शास्त्रानुरोधेन श्रीरामानुजपुरवायव्यदिग्मागे तन्नगरस्थजनानु कूलतया पण्यवीधि धान्यागारंतु पूर्वस्यां दिशि देवस्य कारयेदिति शास्त्रानु-रोधेन भगवन्मन्दिरस्य पुरस्ताहेवस्य धान्यागारंच निर्मोपयामास ॥

> इत्यनन्तार्यग्रम्भितायां इतिहासमालायां चतुर्थस्तवकः ।

#### अथ पञ्चमस्तबकः

अथ श्रीवेङ्कटाचरु भगविद्दव्यारुये वर्तमान पुष्पवापिकास्वर्णक्षपादि वृत्तान्त उच्यते—

पुरा,

नित्यं विलेनचागत्य देवं नत्वा नृपोत्तमः। राज्यं चकार धर्मेण भुञ्जानो मोगमुत्तमम्॥

इति भूगोलोपाल्यानशन्दित वाराहपुराण द्वितीयभागान्तर्गत दश्माध्यायोक्तरीत्या तोण्डमान्चक्रवर्ती कलियुगादौ श्रीवेङ्कटनाथ दिव्यचरणार-विन्दयुगळपरिपूर्ण भक्तिसम्पन्नस्तदनुष्रहेण राज्यं धर्मेण परिपालयन् समस्त-भोगांश्च भुञ्जानो भगवदुपदर्शित श्रीनृसिंहबिलद्वारेण गत्वा श्रीनिवासमनुदिन-मभिवन्दमान आसीत्।

तदानीं तस्मिन राजनि भगवत्सन्निधौ स्थिते —

स्थिते कदाचित्क्षितिषे श्रीनिवासस्य सन्निधी। शत्रवश्च बलोद्रिक्ता रुरुधुस्तस्य वै पुरी।।

इति ब्रह्मपुराणसप्तमाध्यायोक्तरीत्या सामन्तराजसङ्घेषु तोण्डमान्नृपं जेतुं तदीयं नगरं वेष्टयत्म सचराजा तानिभद्भत्य स्वदेशं धावतः ताननुधाव्य प्रवलं युद्धंच कृत्वा क्षीणवलो मिलितैस्सवैंरिप ते राजसङ्घेः पराजयं प्रापितः कान्दिशीकः स्वदेशमागत्य श्रीनृसिंहबिलं प्राप्य श्रीनृसिंहमभिवन्य तद्धिल-मार्गेण श्रीनिवासं सहमहिषीकं विहाररसिकंसन्तमसमय उपससर्प ॥

ततश्च अकाले अन्तःपुरमागतं पुरुषमभिवीक्ष्य लज्जितयोः भगवता सह विहरन्त्योः श्रीभृदेज्योः सहसा पलायनपरायणयोरेका श्रीदेवी श्रीनिवासोर-समारूढा श्रीवैजयन्तीमालायां अन्तर्देषे । अपरातु भूदेवी समीपस्थायां पूर्वकाले रङ्गदासेन नन्दनवनार्थं खातायां वापिकायां निपत्यान्तर्हिताबभूवेति कथां वृद्धजनैः कथितां आपण्डितपामरं सर्वतः प्रसिद्धामाकण्यं श्रीरामानुजमुनिः पूर्वकल्पेऽप्यकाला-यात तोण्डमान्नुपसमागमलज्जित श्रीनिवासमहिष्यपसरणमिदं पुराणे प्रतिपद्यते । परंतु तत्र गंगाप्रस्थायि दाक्षिणात्य वीरशर्मविपवृत्तान्त प्रकरणे ईदृशमपसरणमवगम्यते ।

अद्यतु तोण्डमान्नृपशत्रुपरिभववृत्तान्तप्रकरणे तद्भिधीयते । यथोक्तं वाराहपुराण द्वितीयभागे दशमाध्याये वीरशर्मविष्ठवृत्तान्ते,

> अनुत्तवा ब्रह्मणे तस्मै प्रविश्य विरुमुत्तमम् । श्रीनृसिहं नमस्कृत्य पुनःप्राप्य बिरुोत्तमम् ॥

श्रीनिवासं ययो द्रष्टुं श्रीभूमिसहितं परम् । तं दृष्ट्वा सहसा यान्तं जुगूहाते धरारमे ॥

प्रणमन्तमवोचतं किमकाले नृपागतः । नृपोऽवदत्प्रणम्यैशं भीतोऽथ ब्राह्मणोम्मृताम् ॥ इति ।

तथाच इदमीषत्कथावैषम्यं कल्पभेदादिनिबन्धनं भवितुमहिति। किंच भूतीर्थत्वेन पुराणप्रतिपन्नायामस्यां वापिकायां भूदेव्याः प्रवेशोऽपि संगतः। अतः क्रीडाविन्नभयात् पलायिताया अस्या एतां वापिकां प्रविष्टाया अत्रैव निर्विन्नक्रीडासिद्धयं भगवता सहास्या अत्र प्रतिष्ठापनं न्याय्यं भवतीति अनुसन्धाय तदितिहासपरिपालनाय तस्यां रङ्गदासवापि-कायां भूदेवीं तादश तीर्थाधिपतिभावापन्नं भगवन्तंच अर्चारूपेणाविर्भाव्य प्रतिष्ठाप्य अन्तर्निवेश्य प्रतिदिनं तादशवाप्यां तयोराराधनं कार्यम्।

श्रीनिवासभगवतस्तुरुसीकुसुममाल्यादिकमि भूदेव्यर्थे तत्रनिक्षासन्यमितिच व्यवस्थां कृत्वा तथैव निर्वेत्यामास । साचवापी श्रीनिवास-पुष्पमाल्यनिक्षेपणेन पुष्पवापिकासंज्ञयाऽय विख्याता अभवत् ।

नाथमञ्जलाशासनं कुर्वाणः कस्मिश्चिद्दिवसे पातः श्रीमतो भोगश्रीनिवास-

एवं भगवद्यामुनमुनिः कदाचित् श्रीवेंकटगिरियात्रायां श्रीवेंकटगिरि-

भगवतः स्नपनार्थं श्रीपापविनाञ्चनिद्वयतीर्थात् पवित्रतमं अत्यारोग्यनिदानं होरकमणिप्रभापटलसुस्वच्छं तीर्थं श्रीशैलपूर्णे वर्षोपद्रववशेन आनेतुमशक्नुवित तीर्थान्तराणि भगविद्वयमङ्गलविद्यहारोग्यावहानि न भवन्तीति पर्यालोच्य भगवतीं श्रियं देवीं शर्णं प्रपद्य भगवित श्रीदेवि भवतीर्थमिदं भगविद्वयमङ्गलः

विम्रहारोग्यकरं भवतु । इतःपरं श्रीपापविनाशनतीर्थमिवेदमपि भगवद-भिषेकयोग्यं भवत्विति प्रार्थयन् श्रीतीर्थतया पुराणप्रतिपन्ने पूर्व रङ्गदासखाते पाकशालासमीपस्थे स्वर्णकूपसंशिक्ति दिव्यकूषे स्वयं तीर्थमुद्धस्य भगवदिभि-

पेकं निर्वर्तयन् इतःप्रभृति सुन्दरस्य अस्मत्त्वामिनः अस्यभगवतः श्रीनि-

वासस्य अयमसाधारणः कूपस्सन् सुन्दरस्वामिकूपइति तत्संज्ञया व्यव-

हर्तव्यः ॥

अनेनैव च भगवतः सर्वं कार्यं निर्वर्तनीयम् ॥ श्रीपापविनाशनादि तीर्थानागमनेऽपिच न आराधनाभिषेकादिविरुम्बःकार्य इति व्यवस्थापया-मासेति कथां वृद्धैरभिवर्णितामाकर्ण्य निजपरमाचार्यशासनं परमादरेण शिरशाप्रतिगृह्णन् श्रीरामानुजमुनिः स्वीयानपि सर्वान् श्रीयामुनमुनिशासनं थथावित्रवर्तनीयमिति नियम्य श्रीपापविनाशनतीर्थस्य तत्प्रतिनिधितया भगव-

तैव नियमितस्य गगनगंगातीर्थस्य परमाचार्यनियमितस्य श्रीमत्सुन्दरस्वामि-

क्ष्पस्यच त्रयाणामन्यतमस्यैव तीर्थेन भगवतः श्रीनिवासस्य सर्व कार्यं निर्वत-यामास ।

भगवन्मन्दिरे अन्नपाकशालापार्श्वस्थः पुरो श्रीदेव्या पाकार्थे निर्मितः कृपः संप्रति सुन्दरस्वामिसंज्ञया व्यवहियमाणः सुवर्णकृपापराभिधान एकः, चम्पकप्रदक्षिणे इशानदिग्मागे पुष्पमण्डपसमीपे भक्ष्यपाकशालापार्श्ववर्ती परा पाकार्थे सर्वेत्या निर्मितः संप्रति पृष्पवापिकाख्योऽपरः कपश्चिरयेतावभौ

पुरा पाकार्थं मृदेव्या निर्मितः संप्रति पुष्पवापिकारूयोऽपरः कूपेश्चेत्येतातुभौ हपौ श्रीतीर्थभूतीर्थरूपौ प्राकचिदनभिव्यक्तौ पश्चादङ्गदासेन पुष्पवनपालनार्थं

```
कूपखननमुखेनोद्भावितौ पश्चात् तोण्डमान् नृपरूपेणाविभूतेन तेनैव सम्यङ्निब-
द्धाङ्गीविराजेते ।
```

उक्तंहि वाराहपुराणद्वितीयभागे नवमाध्याये —

एवं दृष्ट्वा श्रीनिवासं विस्मितो रङ्गदासकः ।

अस्य देवस्यचारामं करिष्यामीत्यचिन्तयत् ॥ इत्यारभ्य

. मल्लिकाकरवीराव्ज कुन्दमन्दारमालतीः ।

तुलसीचम्पकानां तु वनान्येव चकारह ॥

खनित्वा तत्रकूपो द्वो वर्धयंस्तज्जलैर्वनम् ।

आरामपुष्पाण्यादाय स्वयं दामान्यथाऽकरोत् ॥ इत्यन्तेन स्वामिपुष्करिणीतीरे अद्य विद्यमानभगवद्दिव्यालयस्थाने

पुष्पारामकरणपूर्वकं रङ्गदासेन कूपद्वयं कृतमिति ।

भविष्योत्तरपुराणेऽपि त्रयोदशाध्याये—

ताम्रपत्रैः सुसंबद्धं स्वर्णालंकारमण्डितम् । श्रीतीर्थमन्त्रशालामे भूतीर्थं भूमिपालक ॥

त्वया विनिर्मितं पूर्वं तोण्डमानमहीपते ।

तद्य कुरु शोभाढघं शिलाबन्धनपूर्वकम् ॥ इति । तदा त्वया कृतावेतौ कृपावारामकारणात् ।

इति ते कथितं पूर्वं जन्मकर्म समुद्भवम् ॥

गोविन्दवचनं श्रुत्वा तोण्डमान् राजसत्तमः । कृषौ संशोषयामास स्वकृतौ पूर्वजन्मनि ॥ इति चोक्तम्

ब्रह्मपुराणेच सप्तमाध्याये—

वरुमीकस्यान्तरे विष्णोः प्रतिमा वर्तते ग्रुभा । जानुमात्रे निममाहि तिन्तृणीवृक्षमुल्रतः ॥ धनुद्रियान्तरे पुण्यं भूतीर्थं वर्तते ग्रुभम् । पाकार्थं देवदेवस्य भूम्यावै निर्मितं पुरा ॥ तत्रास्ते गौतमी धेनुः सिञ्चन्ती पयसा विभूम् ।

चिञ्चावृक्षस्य वायव्यं भूतीर्थे वासमीयुषी ॥ इति । भूस्वामिपुष्करिण्योश्च मध्ये क्रीडास्पदं हरे:। पुष्पोद्यानं चकारासौ शुद्रो भागवतोत्तमः ॥ इतिचोक्तम्

#### अथ अस्वम चिश्वाचम्पकतरुवृत्तान्त उच्यते ।

वाराहपुराणद्वितीयभागे नवमाध्याये ---वनमध्ये तरोर्मूले स्वामिपुष्करिणीतटे । तिष्ठन्तं पुण्डरीकाक्षं श्रीभूमिसहितं हरिम् ॥

आकाशस्थं संदद्शे पोतनीलाकृतिं शुभम् ॥

इति वचनेन-

स्नात्वा तत्र विधानेन राज्ञासह निषादपः । द्शियामास देवेश राज्ञस्तस्य महात्मनः ॥

स्वामिपुष्करिणीतीरे तिन्तृणीवृक्ष मूलगम् । इति व वनेन ।

ब्राह्मपुराण सप्तमाध्याये---

पुष्पोद्यानकरः शूदः पूजकश्च द्विजोत्तमः । प्रविष्टौ वेंकटं शैलपुमावन्योन्यसंगतौ ॥ स्वामिपुष्करिणीं पुण्यां जग्मतुश्च शनैरशनैः ।

तत्र स्नात्वा विधानेन हरिं व्यचिनुतां तदा ॥ विचिन्वतो स्तयोस्तत्र स्वामिपुष्करिणीतटे । चिञ्चावृक्षस्य मूलेतु प्रादुरासीज्जनादेनः॥

तिन्तृर्ण|वृक्षमलस्थ वरुमीकस्थं हरिंपरम् ।

उद्भृत्य पश्चिमे भागे स्थापयामासतुश्च तौ ॥ इति वचनेन । नविष्योत्तरपुराणे-

दक्षिणे विमलं दिव्यं वल्मोकं दृष्टवान्मुदा ॥

इत्थं विचार्यमाणेतु स्त्रामिपुष्करिणीतटे ।

तिन्तृणीवृक्षमूलस्थं भगवान् जगदीश्वरः । मत्वेदं परमं स्थानं तत्रलीनोऽभवद्धरिः ॥

इति वचनेनचोक्तरीत्या तिन्तृणीवृक्षमूले श्रीनिवासभगवति पादु-र्भूय विराजमाने रङ्गदासो नाम कश्चित् भगवद्भक्तो दक्षिणदेशात् पूजकेन गोपीनाथनाच्चा मार्गसंगतेन वैखानसद्धिजोत्तमेन श्रावितस्वीयस्वमवृत्तान्तः तेन स्वामिपुष्करिणीदक्षिणतीरे सह श्रीवेंकटादिमागम्य तिन्तृणीवृक्षमूलस्थं भगवन्तं दृष्ट्वा अस्य भगवतो मन्दिरं किंचन निबद्धव्यं उद्यानंच कर्तव्यमिति चिन्त-यन् तत्र भगवत्पार्धवर्तिनं परितोव्यासद्रदीर्धविपुरुमहाशाखं चिश्चावृक्षं पहावेतकतिपयशाखं कुसुमितकतिपयशाखं शलादुमयकतिपयशाखं परिपक-फलबहुलकतिपयशास्त्रं कदाचिदपि कचिदपि शास्त्रायां लोकोपयोगि-कार्यारंभविश्रान्तिलक्षणनिद्राविधुरं महाछत्रवत् भगवन्तं समंतत आवृ-ण्वन्तंच विल्लोक्य विस्मितहृद्यः नूनमयमस्वप्तः चिश्चातरुः कस्यचिद-स्वमस्यांशभूतएव भवितुमर्हति । तत्रापि सततविततनिजफणामण्ड-लमयविपुरुधवलातपत्रमण्डलेन भगवतः सततशीतातपादि निवारण-शीलस्तद्न्तरङ्गपरिवारभृतः श्रीमाननन्तएवायमस्वमचिश्चातरुः भवितुमई-तीत्यनुसन्धाय ततः चिश्चावृक्षसमीपे नैऋत्यां दिशि तथाविध-लक्षणमेव चम्पकतरुंच कंचिद्विलोकयन् तमपि देवांशसंभूतमेवानुसन्धाय अत्र समंततः तरुकर्तनमन्तरेणच कथं मन्दिरमुद्यानंवा निर्मातं शक्यिमिति चिन्तयन् ततो भगवता मदास्थानभूतस्तिन्तृणीवृक्षः, लक्ष्म्या आस्थानभू-तश्चायं चम्पकवृक्षः — अतस्तावुभौ विहाय अन्यान् वृक्षादीन् छित्वा-मन्दिरमुद्यानंच कर्तव्यमिति नियमितस्तथैव चकार ।

यथोक्तं वराहपुराणद्वितीयभागे नवमाध्याये रङ्गदासप्रकरणे —

आस्थानिक्चां देवस्य रमायाश्चम्पकं तरुम् । देवाज्ञप्तो वर्जियित्वा तात्रुभौ देवसेवितौ ॥ देवस्य परितो भूमौ शिलाकुड्यं तथाऽकरोत् । वासस्थानं चकाराशु दारुमिस्सुमनोहरैः ॥ तत्कुड्यस्यैव परितः पुष्पारामांश्वकारह ॥ इति ।

तत्रैव दशमाध्याये तोण्डमान्चकवर्तिप्रकरणेऽप्युक्तम् —

यथोक्तं देवदेवेन क्षीरप्रक्षालनादिकम् । कृत्वाप्राकारनिर्माणं कर्तुमुद्योगमाययौ ॥

तदानीं देवदेवेन स्वयमाज्ञापितो नृपः । तिन्तृणीचम्पकं चोभौ पालयैतौ नगोत्तमौ ॥

ममचास्थानिकी चिश्वा लक्ष्म्यास्थानंच चम्पकः । नमस्कार्यो नृपेस्तौहि ऋषिदेवनरैस्सदा ॥ संस्थाप्येतौ नृपश्रेष्ठ छेदयान्यान्नगोत्तमान् । इति ।

अत्र तिन्त्रिणीचम्पकवृक्षयोः भगवतो लक्ष्म्याश्च आस्थानभूतयोः तावुभौ देवसेविताविति ' 'नमस्कार्यो नृपैस्तौहि ऋषिदेवनरैस्सदे '-

तिच सर्वदा देवादिवन्द्यत्वाभिधानात् भगवता स्वयमेव अच्छेद्यत्वा-भिधानाच्च । एतयोस्तदातदासति भगवत्केंकर्यविरोधे भागवतमनोर-

थानुरोधेन तत्तत्त्कार्यानुकूरुतया अपसरणशीरुतया सूर्यगत्यधीन गतिविही-नसत्तेकरूपनिजच्छायतयाच लोकप्रसिद्धयोरस्वमिच्चाचम्पकयोः ध्वज-स्तम्भादूरविप्रकृष्टोत्तरदक्षिणभागयोर्थथाविधि प्रतिष्ठापितयोरवश्यं प्रतिदिन-माराधनं कार्यमिति व्यवस्थां कृत्वा श्रीरामानुजमुनिर्नित्यमाराधनं निर्वर्तया-मास ।

" अथ कनकमयनागाभरणसंबन्धि वृत्तान्तिवशेषः उच्यते

पुराख्नु वीरनरसिंहदेवोनाम कश्चिद्गजपितः तीर्थयात्रापरः सेतु-दर्शनं कर्तुकामः प्रस्थितो मध्यमार्गे श्रीवेंकटाचरुवैभवं श्रुत्वा श्रीवेंकटाचरु-मारु श्रीस्वामिपुष्करिण्यां स्नात्वा श्रीज्ञानवराहं भगवन्तं प्रणम्य सेवाकमेण श्रीवेंकटनृसिंहं श्रीवेंकटनाथंच अभिवन्द्य क्षेत्रोपवासादि नियमानप्यतृति- ष्ठन् कलौ वेंकटनायकप्रभावप्रकर्षच श्रुत्वा श्रीवेंकटनाथ दिव्यचरणारविन्दयो-रतिमात्र भक्तिपरवशस्सन् श्रीवेंकटनाथदिव्यालयं यितकिषक्षेंकर्यं कर्तव्यमिति मनोर्थं कुर्वाणः किंनुवा कैंकर्यमत्र कर्तुमचितमिति तत्रत्यविद्वज्जनान् पप्रच्छ । तत्रश्च विद्वज्जनाः ।

> भूषणानां किरीटश्च वाहनानां परो रथः । गोपुराणां विमानश्च रत्नानां वज्रमुत्तमम् ॥ वर्णानां बाह्मणः श्रेष्ठ आश्रमाणां तथा यतिः ॥

वर्णानां ब्राह्मणः श्रेष्ठ आश्रमाणां तथा यतिः ॥ इत्यागमशास्त्रोक्तेषु यत्ते मनसे रोचते तत्कुरुष्वेति गजपति-मवादिषुः । ततश्च स गजपतिः अस्मिन् दिन्यक्षेत्रे श्रीवेङ्कटनाथवैभवानुगुणं

यामिति चिन्तयन् तद्धं बहुद्रव्यं बहुन्मनुजांश्च द्त्वा गोपुरारंमं चक्कत्वा पुनरागच्छामि कार्यं निर्विष्नं निर्वत्येतामिति व्यवस्थाप्य श्रीकाञ्चीश्रीरङ्गादि दिव्यदेशेषु भगवन्तमभिवन्दमानः सेतुमिष्टष्ट्रा प्रतिनिष्टतः पुनः श्रीवेङ्कटा-चल्लमारु अर्धनिबद्धगोपुरंच दृष्ट्रा सन्तुष्ट्ससन् दानादिधर्मेस्तत्रत्यान् जनांश्च बहुधा सन्तोषयन् कञ्चित्कालं तत्र तस्थौ ।

गोपुरं नविद्यते अतोऽत्र श्रावेङ्करनाथदिव्यवैभवानुगुणं महोन्नतं गोपुरं निबध्नी-

तदानीं तस्य गजपतेः कदाचिद्रात्र्यां खमे कश्चन सर्पराजस्सम्मुख-मागत्य भो गजपते अयं श्रीशैठो मामकीनं शरीरं । अत्र महोन्नतस्य कस्य-चिद्गोपुरस्य बन्धनं मम महते भाराय कल्पते । ततश्च महती पीडा मे सञ्चाता ।

सैषा भवत्किल्पता पीडा मम स्वामिसिन्निधिं गत्वैव मया यापयितुं श्रुक्या नान्यथेत्यभिघाय भगविद्विव्यास्त्रयं गत्वा भगवतो वैकुण्ठ[स्य]हस्तं वेष्टयामास । तत्तदृशम् स्वमं दृष्टा भीतभीतस्सवीरनरसिंहदेवोनाम गजपितः विद्वज्जनानाहृय स्वप्नवृत्तान्तं कृत्स्नमिप विज्ञाप्य तस्यतस्य

ततश्च ते विद्वज्जनाः मो राजन् अयं श्रीशैलः श्रीशेषावतारभूतइति श्रीवेङ्कटाचलमाहात्म्यपरेषु पुराणभागेषु बहुधा उद्भुष्यतएव । भवदीयस्वप्नपर्या-

स्वप्नस्य किं तात्पर्यमिति तान् पप्रच्छ।

लोचनेच भवताऽत्र गोपुरबन्धनमादिशेषस्य भारविशेषहेतुःवेन पीडाकरतया

तदनभिमतिमत्येव प्रतीयते । ततश्च गुरुतरभारायमाणस्य महोन्नतस्य गोपुर-स्यात्र निबन्धनं नकर्तव्यमित्येव स्वमतात्पर्यमिति गजपति पत्यबुवन् । ततस्सराजापि भृशभीतो गोपुरबन्धनं तावतैव परिसमाप्य श्रीवेंकट-

नाथस्य गोपुरनिबन्धनकैंकर्य मेतावदेवाभिषेतमित्यनुसंद्धानः प्रसक्तादिशेषाप-चारपरिहाराय तदाकारमेकं दिव्याभरणं भगवतस्समर्पणीयमित्यभ्यर्थय-निद्यो ।

तदनु नागाकारं तिह्वयाभरणं राज्ञा सपितं हृष्ट्रा भगवत्परिजनाः इदं कुत्रवा भगवतो धारणीयम् किंच नागाकारमिदमाभरणं देवतान्तरस्रक्षणभूतं भगवतो धारयित्-

मुचितंवा नवेति संदिहानाः ततो भगवता कंचित्पुरुषमाविष्टेन भोः परिजनाः

पुराकिल शेषमारुतसंवादे शेषाचलस्येहानयनार्थं मया मारुते किंचित्पक्षपातः आश्रिते खिन्नमनाः शेषो गतमदः अस्मिन् स्वावतारभृते शैले दिव्यं वर्षसहस्रं महाघोरं तपश्चरित्वा मामिह स्वयमेव आवाहयन् तल्परूपेणेव शैलरूपेणापि मामुद्वहन् मदीय निरतिशयपीतिभाजनीभृतो वर्तते ॥

तमेनं पुरा मयैव किंचिल्वेदं नीतं पित्राखित्रं पुत्रमिव पाणिभ्यामेव धारयन्नुपत्मरुयामि ।

सर्वदेश सर्वकाल सर्वावस्थोचिताशेषशेषवृत्त्येकनिरतः विशेषतश्चास्मिन् क्षेत्रे सर्वात्मना परिचरणपरायणोः मदन्तरङ्गकिंकरो मम निरतिशयप्रियोद्धसो शेषः । अतस्तदाकारमिदं नागाभरणं पाणावेव धार्यतामिति नियमिता मगवतः

श्रीवैकुण्ठ[स्य]हस्ते तिह्वयाभरणं धारयामायुः। शेषमारुतसंवादे भगवतः शेषाचलानयनकौतुकिनो मारुतपक्षपातित्वं ततः किंचित्वेदमापत्रस्य शेषस्य भगवन्तमुद्दिश्य घोरतपश्चर्याकरत्वं शेषाचले भगवदाविभीवहेतुत्वं भगविन्न-

भगवन्तमुद्दिश्य घोरतपश्चर्याकरत्वं शेषाचले भगवदाविभीवहेतुत्वं भगवन्नि-रतिशयप्रीतिभाजनत्वंच पुराणसिद्धमेवावगम्यते । यथोक्तं ब्राह्मपुराणे शेष-मारुतसंवादे प्रथमाध्याये— एवंवृत्ते विवादेतु तत्रागाद्धरिरीश्वरः । किमेतदिति तौ प्रष्ट्वा शेषेणोक्तोऽतिविस्तरात् ॥ प्राहोद्वृत्तं तदा शेषं भाविकार्यं स चिन्तयन् ।

श्रीभगवान्—

लोकान्तरात्मा बलदेवता यः प्राणो ममापि ह्यधिको मतोऽयम् । त्वलोकभर्तेति महान्मदस्ते तवापि वै कुर्मवरोहि वोढा ॥

इति भगवतो वायौ पक्षपातित्वमभिहितम् ।

तत्रैव द्वितीयाध्याये --शेषो गतमदः पश्चात्तस्मिन्नेव नगोत्तमे ।

वायन्ये स्वामिसरसो नागतीर्थे मनोरमे ॥ नानासानुसमाकीर्णे नानापादपमण्डिते । उत्तरे शिखरे पुण्ये सांन्निध्यार्थे जगत्पतेः । तपस्तेषे महाघोरं दिन्यं वर्षसहस्रकम् ॥ तपसा तोषितो देवः प्रत्यक्षः समजायत । वरं वरय भद्रेति तेनोक्तः शेष आह तम् ॥

शेषः ॥

यदि प्रसन्नो भगवन् इदंमे देहि भो वरम् । यथा शेषे मदङ्गे त्वं वैकुण्ठे भुवनोत्तमे ॥ शैलाकारेच नदेहे नित्यमत्र वस प्रभो ॥ इति शेषेण चोक्तस्सन् भगवान् प्रत्युवाचह ॥

पुरा विचारितं स्थानं भूमौ क्रीडास्पदं शुभम् ॥ इत्यादिना

एतिस्मन्नन्तरं वायोस्तवसंवादहेतुकः । गिरिरत्रागतः पुण्यस्त्वयापि तपसार्थितः ॥ इष्टमे प्रार्थितं पूर्वं तथास्त्वित वरं ददौ। तेन विष्णुः समायातो हित्वा वैकुण्मुत्तमम् ॥ स्वामिपुष्करिणीतीरे रमया सह मोद्ते ॥

इत्यन्तेन वायुपक्षपातम् रुखेदभात्तवतद्धीन घोरतपश्चर्याकरत्व तद-वीनभगवदाविभीवहेतुत्वानि शेषस्याभिहितानि । यथोक्तरीत्या शेषमारुत-संवादवृत्तान्तो भविष्योत्तरपुराणप्रथमाध्यायेऽपि द्रष्टव्यः ॥

त्रह्माण्डपुराण द्वितीयाध्यायेच---

अथाह भगवाञ्चछेषमाहूय पुरतः स्थितम् । मेघगंभीरया वाचा हर्षोत्फुछविळोचनः॥

श्रीभगवान्--

अनन्त मरिप्रयो लोके नत्वदन्योऽस्ति कश्चन । तस्मान्मम प्रियं किंचित्कर्तव्यं भवतान् ॥ श्रुतंहि भवता सर्वे नारदोदीरितं वचः। क्रीडासमुचिते देशे वस्तव्यमिति मेमतिः॥

तत्र भूत्वा गिरिवरो भवान् वसतु भूतले।

त्वत्फणामण्डलभुवि स्थातव्यं रमया सह ॥

इत्यादिना शेषस्य भगवन्तिरतिशयपीतिभाजनत्व तदधीनगिरिरूपा-वतीर्णत्वादिकमुक्तम् ।

एवं वीरनरसिंहदेवनामक गजपतिमहाराजकालप्रभृति श्रीरामानुज-मुनिकालपर्यन्तं यथोक्तहेतुना घ्रियमाणैकहस्तनागाभरणमेव विराजमानं नगवन्तं श्रीनिवासं वन्दमानः श्रीरामानुजमुनिः नागाभरणधारणहेतुभूतां वीर-नरसिंहदेवनामक गजपतिमहाराजकथांच वृद्धजनकथितां श्रुत्वा श्रीशेषाचले-ाम्य भगवतः श्रीनिवासस्य विशेषतः शेषप्रियत्वस्य पुराणप्रतिपन्नतया तद-वीनार्वाचीनचरित्राणामपि तदुत्तंभकतया च शेषाकारिदव्याभरणधारणं उभयोरेव-्रतयोरुचितं एकत्राधारणमनुचितं शोभाहानिकरंच ।

अतएवहि पुरा भगवतः श्रीनिवासस्य शेषिप्रयत्वं विज्ञाय पद्मावती-

परिणयकाले दिव्यभूषणानि प्रदिशता आकाशमहाराजेन हस्तद्वयधारणयोग्ध नागाभरणयुग्ममेव समर्पितं नत्वेकम् । यथोक्तं भविष्योत्तरपुराणैकाद शाध्याये---

'नागभूषणयुग्मंच बाहुपूरादिकांस्तथा '। इति । भगवतोऽस्य शेषप्रियत्वंच ' अनन्तमित्रयो होके न त्वदन्योऽस्ति कश्चन ' इति ब्रह्माण्डपुराणभाग-

शेषे शयनशीलस्य शेषाचलनिवासिनः । सदा शेषिप्रस्थास्य श्रीनिवासस्य शार्क्षिणः ॥

द्वितीयाध्यायस्थ भगवद्वचनेन,

पूर्वमाकाशराजेन शेषियस्यास्य भगवतो भावज्ञेन समर्पितं शेषाकारभूषणद्वयं कालवशास्त्रमुषितिमिति व्याजान्तरेण संप्रति कथंचिदेकं भगवतैव संपादितम् । अपरंतु न्यूनं तिष्ठति तस्माद्धस्तान्तरस्यापि नागभूषणान्तरं समर्पणीयमेवेत्य-भिद्धानो हस्तान्तरस्यापि शेषाकारभूषणान्तरं स्वयमेव समर्प्य ते उमे अपि नागाभरणे शोभाविशेषजमनाय अङ्गदाभ्यामेकीकृत्य आश्रितजननयनमनो-हारितया समर्पयामास ।

अथ भगवद्विचालयस्थ श्रीनृसिंहभगवद्वृत्तान्त उच्यते ।

भाग चतुर्दशाध्यायवचनेन पुराणप्रतिपन्नैः चरित्रान्तरैश्च प्रस्फुटमवगम्यते ।

द्वितीयदिवसे चाद्यं भूयोऽभूच्छेषवाहनम् । इति भविष्योत्तरपुराण-

### पुण्ये स्वामिसरस्तीरे पश्चिमे नृहरिं हरिम् । भत्तया परमया युक्तः पूजयामास शंकरः ॥

इति स्कान्दपुराणभागान्तर्गत सुवर्णमुखरीमाहात्म्यवचनेन

' नीलकण्ठस्तु तत्तीरे ध्यायन् नृहरिमादरात् । उमयासह विश्वेशः कंचित्कालमुवास ह '॥

इति वामनपुराणवचनेन 'सद्भक्तनीलकण्ठाच्येनृसिंहाय नमोनमः'।

इति वाराहपुराणप्रथमभागस्थैकषष्टितमाङ्कचिह्निकोनत्रिशाध्यायाष्टोत्तरशतनामा

ाळीघटकवचनेनच, स्वामिपुष्करिणीपश्चिमतीरे कंचित्कालं तपश्चर्यो कुर्वतो

महादेवस्य प्रत्यक्षविषयतया प्रतिपन्नस्य नृसिंहभगवतः स्वामिपुप्करिणीपश्चिन सतीरएव कर्सिमश्चिन्मन्दिरे श्रीवैखानसशास्त्रविधानेनैव समाराध्यमानस्य महादेवतपश्चर्याफलतया प्रादुर्भुतत्वाभिमानेन तत्साहचर्येण महादेवस्यापि

इहप्रतिष्ठापनं कर्तव्यमिति पुरा कदाचित् शैवजनेषु विवदमानेषु तदानीं म्थलवासिभिः वैष्णवैः राजसमां गतैः अयं श्रीवेंकटाचलः श्रीवैकुण्ठादानीतः अप्राकृतः श्रीविष्णोः कीडाचल इति श्रीवेंकटाचलमाहात्म्यपरपुराणेषु समंततः

उद्घुष्यते ।

श्रीवैष्णवाः अयं नृसिंहदेवो लक्ष्मीवियुक्तो महोम्रख्यः तदातदा शैवजनोपद्रव-प्रसंगहेतुभूतश्च वर्तते । तस्मादयं इतःपरं यथापूर्वं प्रसिद्धतरमाराध्यमानश्चेत् महाकलियुगेऽस्मिन् यथाविध्याराधनमपि न निर्वर्तिष्यते । यर्तिकचिदं-शलोपेचाष्यस्य देवस्य नगरविदाहनहेत्रिव्यलोचनमहोम्रदृष्टिवेगो नोपशा-

पूर्वकं प्रतिपाद्यद्भिः कथंचित्तादशोद्यमान्निवर्तितेषु तदानीं सर्वे तत्रत्य-

ईटशापाकृत श्रीविष्णुक्षेत्रे शिवप्रतिष्ठा अनुचितेति प्रमाणोपन्यास-

अतः अस्य आराधनादिकं संक्षेप्तव्यमिति पर्यालोच्य आराधनमेव लोपयामासुरिति कथां वृद्धजनसंकथितामाकर्ण्ये श्रीरामानुजमुनिः पुराणसि-द्धस्य दिव्यसूरिदिव्यसुक्तिविषयस्य 'सद्धक्तनीलकण्टाच्येनृसिंहाय नमोनमः' इति श्रीवेंकटनाथाष्टोत्तरशतनामावल्यां पठनेन बेरान्तरवत् श्रीनिवासेन सह-

म्यति । यथोक्तरीत्या शैवजनानामुपद्रवप्रसंगोऽप्यवर्जनीयएव स्यात् ।

प्रतिपन्नैकवस्तुभावस्य क्षेत्राधिपतेरस्य श्रीनृसिंहदेवस्य समाराधनविलोपः क्षेत्रा-भ्युदयहानिकरइति परिचिन्तयन् अस्य देवस्य स्वामिपुष्करिणीपश्चिमतीरे पृथ-गालये सत्येव यथोक्तरीत्या शैवजनोपद्रवप्रसंगस्यावकाशः श्रीवेंकटनाथदिव्या-लयएव कचिदस्य स्थानकल्पनेतु नैतत्प्रसङ्गावकाशः । श्रीमदानन्दिनलय-

दिञ्यविमानाभिमुखएवायं प्रतिष्ठापितश्चेदस्य उग्रदृष्टिवेगः सत्यपि कदाचित् किचिदाराधनसंकोचे स्वयमेवप्रशान्त स्स न किंचित्करो भविष्यतीत्यभिद्धानः श्रीवेंकटनाथिद्वव्यालयएव ईशानदिग्मागे श्रीमदानन्दनिलयदिव्यविमाना-

16

भिमुखदृष्टिमेनं श्रीनृसिंहदेवं प्रतिष्ठाप्य श्रीनृसिंहदेवार्चनस्थले पराभिभवो नायातीति शास्त्रार्थमपि हृदि कुर्वन् यथाविधि नित्यमाराधनं निर्वतयामास ॥

## अथ श्रीवेंकटाचलमार्गमध्यवर्ति श्रीनृसिंहवृत्तान्त उच्यते—

मार्कण्डेयपुराणभागे द्वितीयाध्याये---

आरुह्य वेंकटं शैलं मध्येमार्गं दद्शसः । नारसिंहगुहास्थानं लोके विख्यातवैभवम् ॥

रुक्ष्मीनृसिंहप्रह्णाद वरदानन्दवैभव ! । दासानुदासं देवेश मांपाहि मधुसूदन !॥

इति प्रणम्य शुद्धेन स्वामिपुष्करिणीं गतः, इत्यत्र शुद्धारूयेन अगस्त्यशिष्येणसह श्रीवेंकटादिमारोहतः तीर्थयात्रापरस्य श्रीमार्कण्डेयमहा-मुनेः पर्वतमार्गमध्ये श्रीनारसिंहगुहास्थाने श्रीलक्ष्मीनृसिंहः प्रत्यक्षविषयः समपद्यत । तंच लक्ष्मीनृसिंहं अभिवन्धैव समहामुनिः ततः स्वामिपुष्किरिणींगतइत्यभिधानेन तादशस्थानविशेषदर्शितविशेषचरित्रप्रत्यभिज्ञानाय श्रील-क्ष्मीनृसिंहस्थानं कल्पनीयमिति रामानुजमुनिः पर्यालोच्य तत्र पुराणोक्तरीत्या लक्ष्मीनृसिंहं प्रतिष्ठाप्य नित्यमाराधनं निर्वतयामास ।

### अथ श्रीवेंकटनाथचुबुकसमर्प्यमाणघनसारचूर्णादृव्यालयगो-पुरद्वारनिबद्ध लोहखनित्रसंबन्धि वृत्तान्तः उच्यते—

श्रीरामानुजमुनिना श्रीवेंकटनाथकैंकर्याय चोदिते अनन्तार्थे महत्या श्रद्धया अनितरसापेक्षमेवेदंकैंकर्य निर्वर्तनीयमित्यध्यवस्य कठोरगर्भयाऽण् निजदेव्यासहैव पुप्पारामार्थं स्वयमेव खिनत्रमादाय तटाकं [तहागं] खनित मृद्धारमृद्धा गच्छन्त्या देव्याः श्रममसहमानस्य स्वयंतद्धारमादाय गच्छतः श्रीनिवासस्य व्यापारं स्वीयेतरिनरपेक्षनिर्वर्तनीयतामनोरथिवरोधिन मत्वा कृपितेन अनन्तार्थेण खिनत्रेण श्रीवेंकटनाथस्य चुबुकदेशे प्रहारे कृति प्रश्चात् दिव्यालये चुबुकगलद्धिरधारं भगवन्तमालोक्य चिकतमानसे अन

न्तार्ये अहो एषएव भगवान् वेषान्तरेण मां तथा व्यमोहयत् इति परिचिन्त्य तत्क्षणे चुबुक्तव्रणे विषमच्छदपुष्पधूर्त्ति निधाय भगवन्तमपराधं क्षामयति । तत्रश्च भगवानाश्रितवात्सरूयज्ञरुधिः श्रीनिवासः अनन्तार्यकैंकर्यश्रद्धाभूमानम-

भिवीक्ष्य संतुष्टस्सन् भो अनन्तार्य कैंकर्यश्रद्धाभूमशालिना भवता खनित्रेण कृतोऽयं मदीयचुबुकगतत्रणः किणीभूतःसन् सुचिरं मम वक्षसः श्रोवत्स इव

वदनमण्डलस्यापि एकं सुभगतमं लांछनं भविष्यति । त्वमत्र मा शोकं कृथा इति तंपरिसान्त्वयन् इतःप्रभृति ईदृशवृत्तान्तप्रत्यभिज्ञानाय मदीयचुबुके सुगन्धिघनसारचूर्णः सर्वदा समर्पणीयः, येनच खनित्रेण ममायं व्रणः

उदपादि तदेतत्सकळजनसंदर्शनयोग्ये मदीयालयगोपुरे कचिदुतुङ्गप्रदेशे

स्थापनीयमिति स्वयमेव व्यवस्थामारचयामास ॥ ततःप्रभृति सदा प्रतिदिनमाराधनसमय भगवतः श्रीनिवासस्य

चुबुके सुगन्धि घनसारचूर्णः समर्प्यते । तदेतत्स्वनित्रमपि ततएवहेतोः श्रावेकटनाथदिव्यालयगोपुरे निबद्धं सकलमनुजनयनदृश्यं समिन्वे । अध श्रीवेंकटनाथस्य श्रीवन्यामासमहोत्सवे सप्तमदिनसाय-

न्तनोद्यानविहारोत्सवे क्रियमाणाप्रदक्षिणयात्रायाः अष्टमदिनप्रातस्त्य-रथोत्सवयात्रायां क्रियमाणानन्तार्यजामातृभावव्यवहारस्य हेतुभूतो वृत्तान्तः उच्यते ।

श्रीरामानुजमुनिचोदिते अनन्तोय श्रीवेंकटाद्रौ विपुलतमं नन्दनवनं तदाधारं तटाकं च [तडागंच] निर्माय निरवधिकपुष्पमालासमर्पणकैंकयेंण मगवन्तं श्रीवेंकटनाथमानन्दयति सभगवान् श्रीनिवासः परमकारुणिकः

भगवन्तं श्रीवेंकटनाथमानन्द्यति सभगवान् श्रीनिवासः परमकारुणिकः आश्रितवात्सल्येकजलिधः स्वाश्रितस्यानन्तार्थस्य निरवधिकपुष्पकेंकर्यं निरित-

शयप्रीत्या स्वात्मना परिगृहीतमित्यंशं तदीयनिरतिशयकैंकर्य श्रद्धागर्भमाव-शुद्धिच सर्वेषां प्रकाशयितुकामः कदाचित्स्वयंपरिगृहीतराजकुमारवेषः

तथाविधवेषशास्त्रिन्या निजमहिष्या श्रीपद्मावतीदेव्यासह रजनीषु तदीयं पुष्पारामं प्रविदय स्वैरविहारंकुर्वन् पुष्पपल्लवफलाद्यपचयेन तदुद्यानं व्याकूली-

चकार ।

कोनुवा चोरेः इत्थं कदर्थयति भगवदुद्यानमिति व्याकुरुमनाः स्वयंदत्ताव-धानोऽपि चोरमरुभमानः, इत्थमप्टमु दिनेषु गतेषु नवमदिनरात्र्यां कृपयैव

तदन् रजनीषु कियमाणां पुष्पोद्यानवैयाकुर्ली अनन्तार्थ आलोक्य

धानोऽपि चारमलभमानः, इत्थमप्रसु दिन्षु गतेषु नवमदिनरात्र्या कृपयेव हस्तवशंगतौ राजदम्पतीवेषच्छन्नौ श्रीपद्मावतीश्रीनिवासौ लतापाशेनकचनतरौ बद्धमाकर्षन् कथंचिद्धस्तौ विमोच्य भगवति भृशकातरभावमापन्ने तदनु

धाविते द्रुततरमपदक्षिणमेव वीधीं परिक्रम्य निजमन्दिरंप्रति परुायिते तदनु परुायितुमशक्कुवन्तीं राजमहिषीवेषां पद्मावतीं कुत्रचित् चम्पकतरौ निबध्य भर्स्यम् तदीयवृत्तान्तं कृत्स्नमिप प्रच्छन् आप्रभातं सावधानः पार्श्वएव तस्थौ ॥

सापि पद्मावतीदेवी भो अनन्तार्य तं मत्पतिं त्वंगृहाण नारीमनपरा-धिनीं मुख्च अहं ते पुत्रीभवामि इतितं प्रार्थयन्ती तस्थो ।

ततः प्रातःकाले सर्वेषु परिजनेषु भगवन्मन्दिरमागत्य भगवद्वक्षमि कण्ठिकालयां पद्यावर्तादेवीमवीक्षमाणेषु अर्चकान्निर्वस्नत्यु भगवदाविष्टेन

केनचित्परुपेण यथावत् ज्ञापितवृत्तान्तेषु भगवद् । ज्ञया देवीमनन्तार्थचानेतुं

उद्यानमागतेषु विदितवृत्तान्तोऽनन्तार्यः देवीं चम्पकतरुवन्धनाद्विमोच्य क्षाम-यित्वा कृतनित्यकृत्यःप्रागुक्तनिजवाचं सत्यां चिकीपुँ परिगृहीतपुत्रिकाभावां परिणययोग्यकन्यकाद्यापन्नां भगवतीं पद्मावतीं पुष्पपिटकयासह कथे विभाणो भगवद्पकण्ठमागम्य भगवन्तं क्षामयन् देवीमप्यामास ।

सच भगवान् निजांकाञ्चनमालां अनन्तार्यकण्ठे प्रीत्या अर्पयन् देवीं प्रतिजश्राह । तदनु पश्यत्मु सर्वेषु सादेवी भगवतो वक्षसि कण्ठिकायामेव यथापुरं परिगृहीतरूपा तस्थो ।

तामिमां कथां शृण्वन् श्रीरामानुजमुनिः विदितपूर्वकथावृत्तान्तः श्रीनिवासस्य अनन्तार्थे अभिमानातिशयं विदित्वा प्राग्मगवत्कृततदीयचरित्र-

विशेषप्रत्यभिज्ञापकव्यवस्थाविशेषवत् स्वयमप्येतत्कथाप्रत्यभिज्ञानाय व्यवन्तिस्थामित्थमारचयामास ॥ इतः प्रभृति प्रतिवर्षे श्रीकन्यामासब्रह्मोत्सवे सप्तमन

देवसे सायन्तनोद्यानविहरोत्सवे प्राक्तनापदक्षिणकान्दिशीकयात्राप्रत्यिम-ज्ञानाय अपदिक्षिणमेव भगवतो यात्रा कर्तव्या । अनन्तार्याय प्राम्रीत्या तदीयनन्दनदनयात्रासु भगवतो मालाप्यर्पणीया ।

अष्टमदिने रथोत्सवयात्रायां अनन्तार्यण जामातृभावनया भगवते श्रीनिवासाय नवीनवस्त्रसमर्पणमपि कर्तव्यमिति ।

तदा प्रभृति यथोक्तरूपा प्रक्रिया प्रतिवर्षमनुष्ठीयते ।

#### अथ धनुर्मासे श्रीकृष्णभगवतो दिव्यपर्यङ्कश्चयनभोगिर्निवर्तन-वृत्तान्तउच्यते—

श्रीवेंकटनाथिद्व्यालये प्रतिदिनं स्नपनवेरभृतस्य श्रीमत्सुन्दरस्वाम्य-

परनामधेयस्य भोगश्रीनिवासभगवतण्व शय्यावेरतया नित्यं दिव्यपर्यक्कतल्प भोगलीलारसे श्रीवैखानसागमोक्तविधानेन निर्वर्त्यमाने भगवान् श्रीरामानुज-मुनिः श्रीवैखानसशास्त्रे कवित्संहितायां विद्यमानं धनुर्मासे श्रीकृष्णभगवतो दिव्यपर्यक्कशय्याभोगलीलानिर्वर्तनिविधिं वेरत्रयपक्षे सर्वदैव श्रीकृष्णभगवत-एव शय्यावेरतयातल्पभोगलीलानिर्वर्तनिविधिंच दृष्टा श्रीगोदादेव्या धनुर्मासे श्रीकृष्णभगवतासहैव दिव्यपर्यक्कशय्याभोगलीलारसानुभवकांक्षिण्या दिने दिने एकैकशोऽनुसन्धेयत्रिंशद्धाथात्मकश्रीत्रताच्य श्रीकृष्णविषयपाबोधिक दिव्यप्रवन्धप्रणयनं अर्चावतारिष्वतरापेक्षया श्रीवेंकटनाथे तस्या देव्याः प्रथम-मादरातिशयकारणस्य गोदाश्रीस्काख्य तदीयद्वितीयप्रवन्धप्रथमगाधायामेवा-भिव्यक्ततां च पर्यालोच्य तदीयमनोरथानुगुण्येनविधानवलेनच श्रीवेंकटनाथ-एव श्रीकृष्णस्वीसन् तस्यैव दिव्यपर्यक्कशयनभोगलीलारसं प्रदिश्वतिति भावनया धनुर्मासे कृत्स्नेऽपि श्रीकृष्णभगवतएव दिव्यपर्यक्कशयनभोगलीला-रसो निर्वर्तनीयः । तदितरमासेषुतु भोगश्रीनिवासभगवतः श्रीसुन्दरस्वाम्य-परनामधेयस्य तादृशमोगलीलारसो निर्वर्तनीय इति व्यवस्थामारचयामास ॥

तदाप्रभृति धनुर्मासे श्रीकृष्णभगवतएव दिव्यपर्यङ्करायनभोगलीला-रसो निर्वर्त्यते । अथ श्रीवेंकटाद्रिसमारोहण सोपानसरणीसमारम्भस्थलिस्थित तिन्तृणीवृक्षमूलस्थित श्रीवेंकटनाथ दिव्यचरणारविन्दयुगलसंबन्धि वृत्तान्तउच्यते—

श्रीयामुनमुनिचोदिते श्रीशैलपूर्णार्थे श्रीवेंकटादौ वासं कृत्वा तिसप्विप सन्ध्यासु श्रीवेंकटनाथमभिवन्य प्रतिदिनं भगवद्भिषेकार्थमाकाशगंगा-तीर्थमानीय समर्प्य सततं तदीयनिरवधिकैश्वर्यसमृध्यर्थं मङ्गलाशासनैकपरायण वर्तमाने सति श्रीयामुनमुनिना परमपदं गच्छता महापूर्णश्रीशैलपूर्ण-श्रीगोष्टीपूर्ण श्रीमा लाधरगुरुप्रभृतिषु रामानुजार्थ मया निधिवत् गोपनीयाः एकैकविशेषार्थोशाः निक्षिप्ताः । तेच यथावसरं रामानुजेनाधिगन्तव्याः सयदि मर्ज्जीवितसमयएवेहागमिष्यत्, सर्वानिमानंशान् मत्तएवाधिगतवान् अभविष्यत् । सचारमदीय दैवदुर्विपाकेन मज्जोवितसमये मदुपकण्ठं नायातः । सचावर्यमितोऽविरुम्बेनैव कालेन श्रीविष्णुमतमधिगमिष्यति स्थापयिष्यति-च तत् सकलेतरवादिद्धिम् । तदा समयमधिगम्य मया भवत्युनिक्षिप्ता अर्थाः अवश्यमेव तं रूमनीय इति शिप्यान् प्रत्यादिष्टेषु विशेषार्थेषु श्रीशैरुपूर्णार्थ-निकटे वर्तमानान् श्रीरामायणविशेषार्थान् अधिगन्तुमागताय श्रीरामानुजमुनये स्वाचार्यनियमनमनुसंद्धानः श्रीशैलपूर्णार्थः महाप्रीतिपुरस्संर श्रीरामायण विशेषार्थानुपादिशत् । तदानीं श्रीरामानुजमुनौ श्रीवेंकटाद्रेरुपरिष्टात् वासमप-चारभयादसहमाने श्रीशैलपूर्णायश्च स्वयं स्वाचार्यनियमितं श्रीवेंकटनाथ-नित्याभिषेकतीर्थानयनकैंकर्थं नित्यश्रीनिवास मङ्गलाशासनंच विसरुव्य वर्तितु-मशक्रवन् भो रामानुजमुने प्रतिदिनं श्रीरामायणपाठार्थं तव ममच समाग मस्थलं श्रीवेंकटादिसमारोहणसोपानसरणिसमारंभस्थलस्थित तिन्त्रिणीमूलगत-गण्डशैलाधः प्रदेशो भवितुमहिति । अहं श्रीवेंकटाद्रौ पातराराधनपरिसमाप्त्य नन्तरं भगवत्प्रसादमपि गृहीत्वा तत्रागमिष्यामि तवापि दास्यामि त्वमिष श्रीपदपुरीतः कृतपातराह्निकः तत्रागच्छ । ततस्तत्र श्रीरामायणपाठो भविता यागानुयागावि तत्रैवचाहं करिष्यामि तवापि माध्यंदिननियमजाते कृत्स्रे निर्दृत्ते पुनःपाठो भविता । ततः सायान्तनभगवदाराधनाय श्रीवेंकटाद्रिमेवा

्मिष्यामि त्वंच श्रीपद्पुरीं गच्छेति व्यवस्थां कृत्वा तथैव निर्वतयन् एकं सवत्सरं श्रीरामानुजमुनि श्रीरामायणविशेषार्थान् स्वाचार्योपदिष्टान् यथाव-व्यापयामास ।

इत्थं वर्तमानः श्रीशैलपूर्णार्यः कदाचित् श्रीवेंकटनाथं सायन्तनाराधनकाले निषेव्य गृहमागत्य रात्रो शयनकाले भगवन्तं ध्यात्वा भगवन् श्रीवेंकटनाथ श्रीनिवास भगवद्यामुनमुनिकटाक्षवशात् अद्यपर्यन्तं त्वंत्रिसन्ध्यमेव सेवां प्रसादयन्त्रवात्सीः । इदानींतु श्रीरामायणपाठिनिमित्तेन माध्याह्विकाराधनसमयन्त्रेवा दुर्लमा समपद्यते इत्यनुसंद्धानः सुप्वाप । तदनुल्व्धिनदः श्रीशैल्युर्णायः रात्रो संजाते स्वप्ते भोः श्रीशैल्पूर्ण तव माध्याह्विकसमाराधनसेवामपि प्रादिशं त्वं शोकं माक्त्रथाः इति संमुखस्थितेन श्रीवेंकटनाथेन अभिहितः सन् प्रातः प्रबुद्धौ यथापुरमेव गगनगंगातीर्थादमिपेकतीर्थमानीय समप्ययमात्राद्यः प्रथमाराधनसमयसेवामपि लब्ध्या ततः श्रीरामायणपाठपदानाय पर्वतोपत्यकातिन्तृणीम्लगण्डशैलमागतस्तत्रागत्य निरीक्षमाणाय रामान्त्रज्ञमुनये श्रीरामायणं पाठयन्त्रवात्सीत् । ततो मध्याह्मसमये समन्ततो मृगमदकस्तूरीधनसारकुङ्कमकुसुमबहुलपरिमल घुमुघुमितदशदिशौ चन्दन-कृयुमतुलसीदलपटलसत्कृती श्रीवेंकटनाथदिव्याङ्ब्री तत्रत्यगण्डशैलोपरि पादरभूताम् ।

ततश्च श्रीशैलपूर्ण श्रीरामानुजमुनी समंततः परस्परं तं दिञ्यपरिमलं जिन्नन्तौ किमेतदिति विचारयन्तौ सद्यःसमुस्थितौ समंततः पद्यन्तौ तत्रत्य-गण्डशैलोपरि यथोक्तवेषौ श्रीवेंकटनाथदिज्याङ्न्री सविस्मयं ददशतुः । इत्थं पादुर्भूतौ भगविद्वयाङ्म्री संपद्यम् श्रीशैलपूर्णायों निजस्वमवृत्तान्तमिष रामान्जमुनये निवेद्य तेनसह महष्टान्तरङ्गो वभूव ।

ततस्तानुभाविप संजातिवस्मयो स्वयंव्यक्तं तत् दिव्याङ्घियुगरुं निकेय तद्धस्तात् तस्मिन्नेव गण्डशैले तेनाङ्घियुगलेन एकशरीरतया दिव्य-त्रीनवतार्य तत्र दिव्यालयमिप कंचिन्निर्माप्य प्रतिष्ठार्चनादिकमिप श्रावैलान-सागमोक्तविधिनैव निर्वर्य तीर्थप्रसादान्वयमिप कृत्वा तमिप तिन्तृणीवृक्षं अस्वम्नचिञ्चातरुसमानवेषं भगविद्वाङ्घ्रिपादुर्भावतःप्रागेव तदर्थे कृत-संनिधानं भगवन्तमनन्तमेव मन्वानौ ततः कतिपयकालेन तिद्वव्याङ्घ्रियुगल-संनिधावेव श्रीरामायणग्रन्थपवचन समापनशान्तिमपि निरवर्तयताम् ।

ततःपरमकारुणिको भगवान् रामानुजमुनिः करुौ वेंकटनायक, इतिप्रसिद्धवैभवं,

" विशेषतः कूरकले नराणां पापात्मकानां परपीडकानाम् ।
भूगोलमध्ये द्रमिडेच पुण्ये श्रीवेंकटादिगीतरेव नान्यः"

इति श्रीमविष्योत्तरपुराणान्तर्गताशीतितमाङ्कचिह्नित श्रीवेंकटेशरहस्याध्या-यवचनोक्त सुप्रसिद्धवैभव श्रीवेंकटाचलशिखराधिष्ठितं

> करो पुनः पापरताभिभृते समुद्धभ्वाश्रितवत्सरुत्वात् । अचीत्मना सर्वजनान् सुगोप्तुं विश्वाधिको वेंकटभूधरेन्द्रः॥

इत्यादि वचनोक्तरीत्या वर्णाश्रमभेदमन्तरेण सकलमनुज संरक्षणार्थ मवतीर्ण श्रीवेंकटनाथमिनन्य धन्यतां प्राप्तुं स्वरूपयोग्यतायाः सर्वेष्विविशिष्टतया पञ्चमवर्णस्थमगवद्दासानामशेषाणामन्येषांच अनहीवरवर्णजानां श्रीवेंकटाचलारोहणाधिकारायोगेन ते सर्वेऽिप श्रीवकटाचलदक्षिणशिखरदरीसाविन्नाह्मणवर्णादिसंबन्धिमुपसिद्धतीर्थपञ्चके चरमे चण्डालतीर्थे स्नाताः शुद्धवसनास्सन्तः तदिदं स्वयंव्यक्तं श्रीवेंकटनाथदिव्याङ्घियुगलं संनिकृष्य निषेव्य प्रदक्षिणप्रणामादीन् कुर्वन्तो धन्यास्समुज्जीवन्त्वित व्यवस्थामारच्यामास ॥

एवं श्रीवेंकटगिरियात्रां कुर्वन्तः सर्वेऽपिजनाः श्रीवाराहपुराण प्रथम-भागस्य द्विषष्टितमाङ्कचिह्नित त्रिशाध्याये—

' घुष्यन्तस्सङ्घराश्चोचैगोविन्देति पुनःपुनः ' इति पुरा सूतसुखश्रुत श्रीवेंकटगिरिमाहात्म्यानां तद्गिरियात्रार्थं प्रस्थितानां महर्षीणां भगवन्नामान्ति राण्युपेक्ष्य सदा गोविन्दकीर्तनमित्युक्त श्रीगोविन्दनामधेयस्यैव उच्चैःस्वं चिषणपूर्वकं श्रीवेंकटगिरियात्राकरण प्रतिपादनदर्शनेन संप्रत्यस्य श्रीवेंकटाचरुष्य मध्ये प्रसक्तदेवतान्तरसंबन्धित्वप्रवादभञ्जनाय तदेव श्रीगोविन्दनामधेयमुचै:-स्वरेण मुहुर्मुहुः घोषयन्तः तेनच श्रीवेंकटाचलोऽयं श्रीविष्णुक्षेत्रमेवेति पण्डित-

पामरसाधारण्येन सर्वजनेभ्यः ख्यापयन्तः सुदृरात् भगवत्सेवाकांक्षया समागच्छतां सेवार्थे परमकरुणया गिरेरुपत्यकायामेवाविभूतमिदं चरणार-विन्दद्वयं निषेव्यैव श्रीवेंकटाचलं समारोहन्तु भगवत्सेवार्थमितिच व्यवस्थां सः

रामानुजमुनिश्वकार ॥

# अथ श्रीवेंकटनाथिदव्यालये विराजमानस्य श्रीसीतालक्ष्मण हनुमत्सुग्रीवाङ्गदसमेतस्य श्रीरामचन्द्रस्य संबन्धी वृत्तान्तः उच्यते ॥

पुराखङु ।

' कृतमालानदीतीर विश्वभरकृते हरिः । आविरासीद्रघुवरो विभीषणभयापहः ॥

आविरासाद्रधुवरा विभाषणभयापहः ॥ इति वासिष्ठरामायणोक्तरीत्या ऋतमालाख्यनदीतीरे दक्षिणमधुरानगरीतः

इति वासिष्ठरामायणाक्तरात्या कृतमालाख्यनदातीर दक्षिणमधुरानगरातः प्रतीच्यां दिशि कलविकावतारनाम्नि नगरे विश्वंभरनामनि महामुनौ श्रीरामस्य 'आनयैनं हरिश्रेष्ठ दत्तमस्याभयं मया ' इत्युक्त श्रीविभीष-

श्रारामस्य ' आनयन हारश्रेष्ठ दर्शनस्यामय मया इत्युक्त श्रापनाप-णाभयप्रदान चरित्रश्रवणविद्धहृद्ये श्रीविभीषणाभयप्रदानसमयसंनिवेशविशेष-

विशिष्टं श्रीरामं साक्षात्कर्तुं तमुद्दिश्य तपश्चर्या कुर्वाणे सित सभग-वान् श्रीरामः तस्मिन्महामुनावाश्रिते कृपापरवशः कदाचित्स्वमे तस्मै

स्वात्मानं रुक्ष्मणंच उभौ धनुर्धरौ स्विनकटे 'विभीषणकृते सर्वै विज्ञाप्य हरिपुंगवः । यथेष्टं कुरु राजेन्द्रेत्युचरत्रञ्जिरुं व्यधात् , इत्युक्तरीत्या सुप्रीव-महाराजं श्रीविभीषणार्थं वक्तव्यान्युचितवाक्यानि विज्ञाप्य मया विज्ञापनीयं

विज्ञापितम् इतःपरं यथामनोरथं त्वं कर्तुमर्हस्रीत्यभिधाय अञ्जलिहस्तं अन्तिकं स्थित्वा सेवमानं हनूमन्तंच विभीषणपरिम्रहार्थं सएषदेशः काल्भ्ये-त्यादीनि समुचितवचनानि संनिकृष्याभिद्धानं तिष्ठन्तं अञ्जदंच 'वालिसूनु-

भरातेजा विभीषणमुपस्थितम् । द्शीयन्तं तदाकाशे निर्दिश्योद्धृतपाणिना, इत्युक्तरीत्या खस्थंविभीषणमङ्गुल्या निर्दिश्य प्रदर्शयन्तंच स्थितं द्शियन् वासिष्ठरामायणोक्त यथोक्तवेषानिमान् सर्वान् सम्यक् साक्षात्कारयामास ॥

17

स विश्वंभरो महामुनिः इत्थं स्वमे स्वमनोरथानुगुणसंनिवेशविशेष परिजनविशिष्टं श्रीरामं स्वेनैव कृपया पदिशितं सपरिवारम् साक्षात्कुर्वन् पबुद्धः तस्मिन् स्थानविशेषे तथाविधपरिजनविशिष्टं श्रीराममर्चारूपेणावतार्य

समाराध्यम् अभिमतां सिद्धिमलभत । ततःप्रभृति तस्मिन् स्थले समारा-ध्यमाने यथोक्तपरिवारसमेते श्रीरामे कदाचित् तस्मिन् कलविंकावतारनगरे-कस्मिश्चिन्महाकलहे प्रसक्ते कस्मैचिद्धक्ताय भोः मामद्य श्रीवेङ्कटादिं सपरिवार

कस्मिश्चिन्महाकरुहे प्रसक्ते कस्मैचिद्धक्ताय भोः मामच श्रीवेङ्कटाद्वि सपरिवारं नयेति स्वमं प्रदिशति सच भक्तस्तं सपरिवारमेव नयन् श्रीवेङ्कटाद्वेरुपत्यकायां तिन्त्रिणीवृक्षमृत्रस्थ गण्डशैलसन्निधौ श्रीरामायणप्रवचनपरायणयोः श्रीशैलपूर्ण-

श्रीरामानुजमुन्योः तदनीं श्रीविभीषणाभयप्रदानघट्टं विचारयतोस्सविधं निनाय । तौच श्रीशैलपूर्णायश्रीरामानुजमुनी अचिन्तितमागतांस्तान् श्रीरामलक्ष्मण सुग्री-वहनमदङ्गदान् श्रीविभीषणाभयप्रदानदशासमुचितवेषानभिवीक्षमाणौ तेषा-

वहनुमदङ्गदान् श्रीविभीषणाभयप्रदानदशासमुचितवेषानभिवीक्षमाणौ तेषा-मस्थानागमनकारणादिवृत्तान्तमपि श्रुतवन्तौ भृशसन्तुष्टौ नृनमेते यथा पुरा विभीषणमभयप्रदानेनानुजगृहुः तथैव तदभयप्रदानघट्टमेव विचारयतोरावयोः

अप्यभयंप्रदानमेव चिकिषिवस्तदनुगुणलक्षणास्समायाता इत्यनुसन्द्धानी तस्यैतस्य श्रीविभीषणाभयप्रदानकारिणः श्रीरामस्य पुरा रावणभवनागत-श्रीजानक्या समावेशवदिहापि श्रीजानक्या समावेशस्सम्पादनीय इति मन्वानी

श्रीमर्ती जानकीदेवीं अर्चारूपेण ग्रुभिदने शोभनमुहूर्ते अवतार्य यथाविधि सर्वाश्चेतान् श्रीवैखानसागमोक्तविधानेन संप्रोक्ष्य श्रीजानकीश्रीरामयोः यथाविधि विवाहमङ्गलोत्सवमि निर्वर्त्य मङ्गलाशासनेन तदीयसतताराधनाभिवृद्धिं आशासानी—

मिथतं दुग्धांभोनिधिमतिशय्य च कारुनेमिमुत्तीर्य । क्षुभितेन्द्रयनुजसहायी भिवतुं समुपेत्य राघवीभूय ।। निबिडान् सप्तच वृक्षान्विध्वा बाणेन वेक्कटं गन्तुः । पत्यः पादावेवपाप्य प्रतिवासरं समाश्वसते ॥

इत्येवमर्थो श्रीमच्छन्दोवृत्ताख्य श्रीभक्तिसारिद्वयसूरिसंहितास्थैकारतितमगाधां सत्यां चिकीर्षन् श्रीवेक्कटाद्दी श्रीश्रीनिवासभगविद्वव्याख्यएव तान्वि

राजमानान् कृत्वा प्रतिवर्षमेतयोरेतं विवाहमङ्गलोत्सवं श्रीरामनवमीसमनन्तर-दिवसे विधातव्यं व्यवत्थाप्य नित्याराधनंच निर्वर्तयामासतुः।

### अथ श्रीवराहभगवत्संबन्धि वृत्तान्त उच्यते ॥

पाद्मपुराणभागस्थैकोनत्रिंशाङ्कचिह्नित षष्ठाध्याये---

गोक्षीरहें मकुम्भस्थे विल्मीकविवरोदरम् । अनुस्यूताच्छिन्नधारे रिभषेकुं प्रचक्रमे ॥ क्रियमाणेऽभिषेकेतु वल्मीकविवरान्तरात् । आविर्वभूव भगवान् वराहवपुरीश्वरः ॥

इत्यादिना प्रतिपादितवैभवस्य एवं प्रायशः सर्वेष्वेव श्रीवेंकटाचरु माहात्म्यपरपुराणभागेषु प्रतिपादितसुप्रसिद्धवैभवस्य श्रीस्वामिपुष्करिणीपश्चि-मतीरे विराजमानस्यास्य श्रीवराहभगवतः श्री.श्रीनिवासभगवतः प्रागेव श्रीवेंकटाचरुं कृतसंनिधानत्वेऽपि ब्रह्मादिभिः श्रीश्रीनिवासभगवतएव इतःपूर्वं प्रबरुमहोत्सवादीनां निर्वर्तनस्य पुराणप्रतिपन्नतया अधुनातस्यैवोत्सवादीनां कियमाणतयाच तदीयोत्सव संकोचकरणायोगात्।

> रथ्याबल्यन्तरे देवं बलिहोम विवर्जितम् । आराधयेदप्रधानं नकुर्यादुत्सवादिकम् ॥

इति श्रीवैखानसशास्त्रानन्दसंहितावचनेन एकस्मिन् क्षेत्रे एकरथ्या-बस्यर्चनान्तराल्लिथतयोः द्वयोर्देवयोः समप्राधान्येन बल्लिपीठार्चन नित्यहोम-महोत्सवादीनां अकर्तन्यतायाः द्वयोरेकस्य अप्रधानीकृतस्य बल्लिहोमविवर्जित नित्याराधनमात्रस्य कर्तन्यतायाश्च प्रतिपन्नत्वाच, अस्य श्रीवराहभगवतो बल्लिपीठार्चन नित्यहोममहोत्सवादीन्विना त्रिसन्ध्यमर्चनादिकं परं कर्तन्यम् । तदिष ब्राह्मपुराणे अष्टमाध्याये—

> उवाच वचनं देवं सर्वलोकस्य पश्यतः । वराहतीर्थनाम्नाच भागोऽयं प्रथितो भवेत् ॥ योऽत्रायाति हरिं सोऽत्र नास्नात्वैवाशुचिनमेत् ॥

वराहद्शनात्पूर्वं श्रीनिवासं नमेन्नच ।

द्र्शनात्प्राम्बराहस्य श्रीनिवासो नतृप्यति ॥ इति कृत्वा व्यवस्थांस परमेष्ठी पितामहः । दृष्ट्वाऽथ श्रीनिवासंच स्तुत्वाच विविधैः स्तवैः ॥ पादौ प्रगृह्य देवस्य ययाचे वरमुत्तमम् । मत्स्थापितवराहस्य पूर्वे स्यात्पूजनं हरे ॥ दर्शनस्नानदानाचै रित्युक्तोऽथ श्रियःपतिः । तथास्त्वित वरं दत्वा कारयामास तत्तथा ॥ इति वचनैः । ततो निषादं तंपाह किटिरूपी हरिःस्वयम् । पूर्व सेव्यं विद्यानं मे तीर्थंच श्रीनिवासतः । ततः प्रभृति तत्तीर्थं पूर्वसेव्यं बभूवह ॥ इतिवचनेन भविष्योत्तरपुराणे पञ्चमाध्याये श्रीवराहभगवच्छीनिवासभगवत्सं-दैवेन दृष्टवानस्मि त्वामद्येह धराधरम् । अत्रैव निवसामीति सङ्कल्पो मम वर्तते ॥ स्थलं देह्यवनीकान्त ! यावत्कलियुगं भवेत् । इति तेन सविज्ञप्तो वराहवदनो हरिः ॥

वादे-

अत्रैव निवसामीति सङ्कल्पो मम वर्तते ॥
स्थलं देखवनीकान्त ! यावत्किलयुगं भवेत् ।
इति तेन सविज्ञप्तो वराहवदनो हरिः ॥
उवाच वचनं देवः स्थलं मौलयेन गृह्यताम् ।
इति वाक्यं ततः श्रृत्वा प्रोवाच मधुरं वचः ॥
प्रथमं दर्शनंच स्यान्नैवेद्यं क्षीरसेचनम् ।
इदमेव परं द्रव्यं ददामि करुणानिवे ॥
दास्यामि यत्ते भूकान्त तदङ्गीकुरु माधव ।
वरं द्रव्यमिदं तात कृपां कुरु कृपानिधे ॥
इत्युक्तो हरिणा पोत्री हरये स्थानकांक्षिणे ।
तदा ददौ स्थलं पादशतमात्रं रमापतेः ॥

इति वचनैश्च श्रीवेक्कटनाथात्मागेव कर्तव्यम् । यात्रापरैः तदीयतीर्थ-विमानादिसेवनमिषच प्राक् कर्तव्यं इति व्यवस्थां कृत्वा तदानीं श्रीवराह-मगवत उत्सवमूर्तिमप्यवतार्थं प्रतिष्ठाप्य एकस्मिन् दिने अस्याव्ययनोत्सवो निर्वर्तनीय इति ।

> श्रीवेङ्कटवराहाय स्वामिपुष्करिणीतटे । श्रवणक्षे तुलामासे प्रादुभूतात्मने नमः ॥

इत्युक्त तुलामासश्रवणे श्रीवराहदेवावतारिद्व्यक्षेत्रभूते श्रीवराहजय-न्त्यांच विशेषोत्सवोनिर्वर्तनीय इतिच भगवान् रामानुजमुनिः व्यवस्थापयामास॥

अथ श्रीवेङ्कटनाथिद्व्यालयसंबिन्ध सर्वकायिनिर्वाहकप्रधान-पतित्वलक्षण पारपत्याधिकारवाहिनः श्रीवैष्णवस्य मर्यादाविशेषिनर्वत-नवृत्तान्त उच्यते ॥

श्रीवेद्वटनाथाभिमानान्तर्भूते श्रीपदपुरीदिव्यदेशे किमिकण्ठचोलोपद्रव-व्याजेन श्रीचित्रकूटाधिनाथे श्रीगोविन्दराजे समागम्य श्रीवेद्वटनाथिद्व्येध्येण स्वीयसकलोत्सव भोगसाम्राज्यमनुभवति, श्रीवेद्वटादिश्रीपदपुर्योरुभयोरेकदिव्यदेशताया व्यवस्थापनानन्तरं श्रीवेद्वटाद्री भगविद्व्यालये प्रतिदिनं रात्री भगवतः पर्यद्वासनभोगावसाने भगवदाराधकः श्रीशठकोपं प्रगृद्ध छत्रचामरोप-चारसितं द्वारसम्मुखं श्रीकृष्णमण्डपं समानीय दक्षिणाभिमुखित्वष्टन् परिचारकैः भगवतः कृपाप्रवहति भोः श्रीवेद्वटनाथ श्रीचित्रकूटाधिनाथ सर्वकेद्वय-पुरन्धर श्रीवेद्वटादिद्वयसंस्थानसर्वकार्यनिर्वाहकविष्वकसेनेति विरुद्मभिद्यालय प्रानेस्समाह्तस्य एषोहमस्मि दासइति सित्तिधमुपगतस्य श्रीवेद्वटनाथदिव्यालय पारपत्याधिकारवाहिनः श्रीवेष्णवस्य भगवच्छेषवस्त्रे मस्तके निवध्यमाने श्रीशठकोपप्रदानलक्षणसपर्यो कुर्यात् । तदनन्तरमेवच भगवन्मन्दिरकवाट वन्धन-मुद्राकरणादिपूर्वकं मन्दिरकार्यसमापनं कार्यमिति व्यवस्थामपि भगवान् सानानुजमुनिरारचयामास ॥

इत्यनन्तार्यगुम्भितायां श्रीवेङ्कटाचलेतिहासमालायां पञ्चमस्तवकः ॥

#### अथषष्ठस्तबकः ॥

## ॥ अथ श्रीशैलपूर्णार्यवृत्तान्त उच्यते ॥

पुराखलु भगवान् यामुनमुनिः सकलतन्त्रपारावारपारीणः श्रीरङ्गदिन्यक्षे त्रमध्यासीनो निजान्तेवासिभिः सकलवेदान्तरहस्यपारदश्वभिः बहुभिः श्रीवैष्णवैः सह सकलशास्त्रार्थप्रवचनपूर्वकं परमवैदिकसिद्धान्तशन्दितं श्रीवैष्णवदर्शन वर्धयन् श्रीरङ्गनाथमङ्गलाशासनैकपरायणः तदीयगुणानुभवकैङ्कर्यप्रवणो वभूव । तदानीं कदाचित तस्मिन् यामुनमुनौ श्रीमुखसूक्ताभिख्यायां श्रीपराङ्ग-शदिव्यसूरि द्राविडब्रह्मसंहितायां तृतीयकाण्डे तृतीयश्रीमुखसूक्तमनुसंद्धान तद्रशीनुसन्धानविद्धहृद्ये श्रीपराङ्क्ष्मदिव्यसूरिणा प्रपन्नजनकूटस्थेन श्रीवेङ्कटनाये किल स्वरूपानुरूपा पुष्कलापपत्तिरनुष्ठिता । परमपुरुषार्थभूतं कैंकर्यमपि चैहेव प्रार्थितम् । परमप्राप्यभूतपरमपदवासिनोऽपि नित्यसूरयोऽत्रैविकेल भगवः दाराधनार्थान् श्राघ्यान् पुष्पतीर्थदीपधूपादीन् सादरम्हा समानीय सम-र्पयन्तः कृतार्थतां लभन्ते। अस्मिन् दिव्यदेशे भगवद्भिषेकार्थं सुगन्धि दिन्यतीर्थं विरुक्षणांश्च पुष्पादीन् समर्पयन् भगवन्तमानन्दयितुमिच्छामि। कथमीदृशं कैंकर्यं मन्द्रभागवेयस्य मम सुलभं भविष्यतीत्यभिद्धाने परमस-त्वगुणपरिपूर्णः श्रीशैलपूर्णोऽयं तदन्तेवासिष्वन्यतमः स्वयं तन्मनोरथपरिपूरणाय तस्प्रतिनिधितया तद्भिपेतं केङ्कर्यं कर्तुमुद्यञ्जानः तद्नुज्ञांच रुब्ध्वा श्रीवेइट-गिरिमासाय वासं कुर्वन् भगवद्भिषेकार्थं पवित्रतमं भोग्यतमं आरोग्यनिदानं भघविनाशनपुण्यतीर्थसिलेलं भत्तया श्रीसूक्ताच्य कलिवैरिदिव्यसूरि द्राविड-संहितामनुसन्दधानः सादरमनुदिनमानीय समर्पयन् पुष्पादींश्च यथाक्षि समर्पयन् भगवन्तमानन्दयन्नासीत्।

इत्थं श्रीशैलपूर्णार्येण परमभक्तिसम्पन्नेन सादरमनुदिनं कियमाणमव-विनाशनतीर्थादभिषेकार्थतीर्थानयनकैक्क्यं स्वास्मना परमपीत्या परिगृयत इत्यमुमंशं सर्वे जना अवगच्छन्त्वित परिचिन्तयन् भगवान् श्रीवेद्करनाथः कदाचित्परिगृहीतव्याधाकारो धनुष्पाणिः पापविनाञ्चतीर्थात् पावनभोग्यं मगवदिभषेकतीर्थं सादरमानयन्तं श्रीशैळपूर्णार्थं मध्येमार्गमिमगम्य हे तात नृषातोस्मि तीर्थं मे देहि इति पृच्छन् तिस्मिश्च रे रे व्याध श्रीवेद्करनाथार्थं मयानीयमानमिदं दिव्यतीर्थं न मनुष्याईमिति तं व्याधं प्रत्याख्याय श्रीकिलेविरिव्यस्रिसंबिन्धं महाश्रीस्कानुसन्धानपूर्वकं भगवदनुभवजनितहष्पकर्षण तीर्थकुमं नयत्येवसित स्वयं तत्पृष्ठतोऽनुगच्छन् धनुस्संहितशरणातिलाध्येन तं कुंभं पृष्ठभागे विद्धा छिदं कृत्वा लघुधाराख्येण तस्माच्छिद्रात् निस्सृतं कृत्सनं तीर्थं पपौ ।

तिपाद्यभगवद्गुणगणानुभवनिर्मग्रहृद्यो व्याधक्षिणो भगवतः किञ्चिद्षि कृत्य-मजानन्नेव किञ्चिद्दं गत्वा ततस्तीर्थक्षरणेन शनैश्शनैः रुधूभवन्तं तीर्थकुम्भमप्गतिर्थमवगच्छन् किमिद्मिति पृष्ठतोमुखमावरुय्य तीर्थधारां पिवन्तं व्याधमारुशेक्यन् रे रे व्याध मन्दभाग्य भगवद्र्थं नीयमाने तीर्थं किमर्थमित्थं द्रोहमका-पीरिति तं गईयन् हे तात मा त्वं विचारं कृथाः इह सन्निधौदिव्यं तीर्थं दर्श-यामि ततो भगवद्र्थं तीर्थं नयति वदता तेन व्याधेन पुरो गच्छता सन्दर्शितस्रिणः आकाशगङ्गातीर्थं प्रापितः तदानीं तत्प्रदेशे तीर्थं अनुपरुभ्यमाने ततस्ति। स्मन् व्याधे निजधनुमुक्तेन केनचित् तृणेन शरायमाणेन तत्रत्यं किंचन शैरुभुङं विध्वा तत्र रुगं शरमाकृष्य तदनुप्रपातिनीमतिज्ञवेन सम्पतन्तीं अच्छाच्छ-

यारां गगनगङ्गानदीं प्रदर्श्य हे तात वियद्गङ्गानदीह्येषा भगवतः प्रियतमाचेयं । इतःप्रभृति इतएव मह्यं तीर्थमनुदिनमानयेति निजमीश्वरत्वं ज्ञापयित्वाऽन्तर्हिते

तदिदमाश्चर्यमालोक्य अहो भगवतः श्रीवेङ्कटनाथस्य आश्रितजनविषये

स च श्रीशैलपूर्णार्यः कलिवैरिदिव्यसूरि श्रीसूक्तानुसन्धानं कुर्वन् तत्प-

ात्यद्भुतोऽयं लीलारस इत्यनुसन्दधानः ततस्तस्यां गगनगङ्गानद्यां कुम्मे तीर्थमापूर्य यथापूर्वे तीर्थकुम्भमानीय श्रीवेङ्कटनाथदिव्यालये भगवत्सित्रिधो निद्धो ॥ ततः श्रीवेङ्कटनाथोप्यचिकमाविष्टस्तन्मुखेन— मोः श्रीशैलपूर्णाय भवदानीत पावन भोग्यतम दिञ्यतीर्थेन मध्येमार्ग-

मेव मत्त्रषाशान्तिः सङ्घातेति वदन् श्रोशैलपूर्णार्थचानन्दयन् एतदीयमभिषेक-तीर्थानयनकैङ्कर्य स्वस्य निरतिशयपीतिकरिमति सर्वस्मै लोकाय सम्यक् आवेदयामास ।

ततः श्रीशैलपूर्णायीप्यनेनाभिषेकतीर्थानयनकैङ्कर्येण सञ्जातनिरतिशय-कृपाशीतलकटाक्षपातमनुसन्दधानो धन्यधन्यमात्मानं मन्यमानः ततःप्रभृति तस्मिन्नेव केङ्क्ये भशमभिनिविष्टः आकाशगङ्गातीर्थादेव नित्यं भगवद्भिषेक-तीर्थमानीय समर्पयन् भगवन्तं सन्तोषयन्नवात्सीत् ।

अयं किल परमसत्वशमदमाद्यात्मगुणपरिपूर्णः श्रीशैलपूर्णार्थः स्वानु-रूपरूपगुणशालिनः स्वाभिमानकुमारस्य कुमारश्रीशैलपूर्णइति नामधेयादनन्तरं महाश्रीशैलपूर्ण इति श्रीयामुनमुनिनियमनेन श्रीवेङ्कटादिमागत्य निरन्तरवासं कृत्वा भगवत्कैङ्कर्यैंकपरायणतया वर्तमानो व्याधरूपेण भगवता तातेत्यामन्त्रणेन श्रीशैलनाथतातगुरुरितिच प्रसिद्धनामधेयो बभूव ।

इत्थं भगवद्भिषेकतीर्थानयन कैंकर्यैकपरायणस्य ततएव निरतिशय भगवत्त्रीतिभाजनीभूतस्य परमभागवतोत्तमस्य श्रीशैरुपूर्णायस्य दिव्यचरणप्रव-णहृद्येरार्थेरनुसन्धायमानांस्तदीयकैङ्कर्य तत्त्रीतभगवित्ररतिशयानुग्रहकार्याच-भिव्यञ्जकाः श्लोकाः ॥

तातेति संबोध्ययमञ्जनादावानीयमानाज्जलपूर्णकंभात्।

पपौ जरुं सादरमम्बुजाक्षः श्रीशैरुपूंर्णार्य नमोस्तु तस्मै ॥ क्रुछात्पापविनाशपूरितपयःकुम्भंदधानं शिर-

स्यायान्तं शवराकृतिः पथि हरिः श्रीशैलपूर्णं गुरुम् । तातेत्यर्थितवानदत्त उदके पीतं शराघाततः

कुम्भं छिद्रयता तथा तदुदकं श्रीनायकेनामुना ॥

खिन्ने श्रीशैलपूर्णेत्वथ पयसि हृते तद्विषादानिषादा**-**

कारः कारुण्यतस्तं करतलमवलम्ब्यानयन्नञ्जनाद्रौ ।

बाणेनोद्भाव्य गंगां गगनसुरनदी वेंकटेश्चिपयेयं तत्तोयं मेप्रदया दनिशमिति वदन्नन्ततोऽभूददृश्यः॥ इत्येवं रूपा इति।

## तद्विषयः शिष्यैर्नित्यानुसन्धय आचार्यमन्त्रः

पितामहस्यापि पितामहाय प्राचेतसादेशफलप्रदाय । श्रीभाष्यकारोत्तमदेशिकाय श्रीशैलपूर्णाय नमो नमस्तात् ॥ इत्येवंरूपइति तदीयं दिव्यावतारनक्षत्रं मेषमास स्वातीति ।

> श्रीमल्लक्ष्मणयोगीन्द्रश्रीरामायण देशिकम् । वन्दे श्रीशैलपूर्णार्थं मेपे स्वातीसमुद्भवमिति ॥

तद्विषयं तदीयपद्यमितिच इहानुसन्धेयम् ।

अस्य खलु श्रीशैलपूर्णस्य रामानुजाख्ये स्वकुमारे विपन्ने ततः स्वानुरूपरूपगुणशाली ततएवहेतोः कुमारश्रीशैलपूर्णइति नाम्ना विख्यातो मित्रतातापरनामधेयो निखिलवेदान्तार्थवेता कश्चिदामिमानिकः स्वीकृततनयः आसीत् । निरतिशयभगवद्भक्तिशालिनि स्वानुरूपसकलात्मगुणशालिनि तिस्मि-स्तनये परमप्रेम्णा सर्वदा तातेत्येव तदामन्त्रणात् तातइतिसंज्ञायाः, निखिल-वेदान्ततत्ववेदिनोऽस्य कदाचित् वादिविजयकाले मित्रतया परिप्राह्यतायाः श्रीवेंकटनाथेन श्रीभाष्यकारंप्रति स्वमे अभिधानात् ततो भाष्यकारेणापि सर्वलोकोपकारक मायावादिविजयानुकूलतया भगवता निर्दिष्टस्यास्य श्रीशै-लपूर्णतनयस्य सर्वलोकमित्रतयैव ख्यापितत्वान्मित्रसंज्ञायाश्च द्वयोस्समावेशेन मित्रतातार्यसंज्ञाह्यस्य स्वप्रिथता संबभ्व ॥

एतद्विषयानि श्लोकानिमान् जगुरार्याः—

श्रीमञ्दाष्यकृतोह्यभेदकथकैर्वादे पणे प्रस्तुते

साम्येक्यश्रुतिभेदवाक्य हृदयान्युत्तवा निशीये हरिः।

मित्रं भाष्यकृते जगाद यमयं सर्वस्वमित्रं जगौ

तं श्रीभूधरपूर्णपुत्रमवरं श्रीजैलवर्णं भजे ॥ १ ॥

भारद्वाजकुलाब्धीन्दुं प्रज्ञाभक्तयमृतार्णवम् । श्रीशैलपूर्णतनयं मित्रतातगुरुं भजे ॥ २ ॥

श्रीमद्वेंकटनायकस्य शबराकारस्य वाक्यात्परं-

तातेत्याह्वयतो हि यस्य महिमा लोके प्रसिद्धिं गतः । तत्तातस्यच तातभूतमपरं श्रीशैलपूर्णं गुरुं भारद्वाजकुलीन माश्रितनिधिं प्रज्ञानिधिं संश्रये ॥ ३ ॥ इति ।

इत्थंभूत सुप्रथितगुणगणशालिना मित्रतातापरनामा स्वत-नयेन कुमारश्रीशैलपूर्णेन सह महाश्रीशैलपूर्णार्थः स्वाचार्यभूतयामुनमुनिनिय-मितं भगवदभिषेकतीर्थानयनकैंकर्यं सादरं कुर्वन् किंचित्कालानन्तरं तत्तन-यपुरस्सरमेव परमं पदं भेजे ।

सच श्रीशैलपूर्णीयः परमपदं जिगमिषुः स्वाराध्यं भगवन्तं नवनीतहस्तं श्रीकृष्णं समुद्धााटितालयद्वारकवाटं अपसारित तिरस्करिणीकंच कारियत्वा स्वात्मानं तस्य सम्मुखं संनिधाण्य बद्धाञ्जलिः

> छायया सह मणिवर्णममुञ्जमहमितस्तव । चञ्चूपुटान्त मधुरहविरर्पयितारं गवेषयस्व '॥

इति श्रीपरांकुशदिन्यसूरि श्रीमुखसूत्तयाच्य द्राविडब्रह्मसंहिताप्रथमकाण्ड चतुर्धश्रीमुखसूक्ताष्ट्रमगाधोत्तरार्धमनुसंद्रधानः भगवन् इतःपरं भवतो विम्बाधरे दिन्यवक्त्रार्गविन्दे श्लाध्यहिवस्समपीयतारं गवेषयस्व गवेषयस्व स्वेति कथनयोग्यदशापन्नोऽहं गच्छामीति विज्ञाप्य भगवन्तं श्रीवेंकटनाथं ध्यायन् भगवन् अद्य यावदाचार्यनियमनानुरोधेन भवदिभिषेकतीर्थानयन् केक्क्यं यथाशक्त्यकार्षं इतःपरं तादशकेक्क्यंकर्तारं गयेषयस्व । भवदीय परमक्रुपाकटाक्षेण भवदीयदिन्यभूतिं गन्तुमभ्यनुजानीहि दासमिति प्राध्यम् सर्वाश्च भगवत्परिवारान् भागवतांश्च क्षामयन् द्वयानुसन्धानैकपरायणः स्वाचार्यदिन्यचरणारिवन्दद्वन्द्वंच परमपदपासादार्चिरादिमार्ग परमिनश्रेशणीसीन्यान्यक्तिसमारोहणप्रधानपरिकरभूतमनुसंद्रधानो नित्यविभूतिमवजगाहे

इत्थं श्रीरोलपूर्णावतारसमाप्त्यनन्तरं तदीयचरणारविन्दद्वन्द्वनिरति-शयप्रेमशाली भगवान् रामानुजमुनिः श्रीशैलपूर्णार्यकृत भगवदर्थ तीर्थानयन-कैंकर्यस्य भगवतो निरतिशयपीतिनिदानभूततया तन्मूळत्यैव भगवता तस्मित्रिरतिशयानुप्रहकरणेनच तत्प्रत्यभिज्ञाकरः कश्चित् भगवतः उत्सवः कर्तव्यः । सच श्रीशैलपूर्णार्ये भगवता विशेषानुमह्करणदिवसस्य अध्ययनो-त्सवसमाप्ति समनन्तरिदवसत्वात् तादृशे दिवसे कर्तव्यइत्यनुशशास सर्वान् भगवत्परिवारान् । ततः स्थलवासिनः सर्वेऽप्यार्या भगवत्परिवाराश्च श्रीवेंकट-नाथाद्धघयनोत्सवसमनन्तरदिवसे पुरा व्याधरूपेण भगवता अभिषेकतीर्थ-मानयन्तं श्रीशैरुपूर्णार्थं मध्येमार्गमभिगम्य कृतं तदीयकुम्भतीर्थपानं सर्वेऽपि प्रत्यभिजानन्तः समुज्जीवेयुरित्यनुसन्द्धानाः श्रीरामानुजमुनिं पुरस्कुर्वाणाः भगवन्तं श्रीनिवासं मङ्गलगिरिसमारूढं सपरिवारं नयन्त आकाशगंगातीर्थमार्गे किंचिद्दं गत्वा गगनगंगातीर्थात् दिव्यतीर्थपरिपूर्णान् कुम्भानानयन्तः कांश्चन श्रीवैष्णवानभिगम्य महाश्रीसूक्ताच्य कलिवैरिदिव्यसूरि द्राविडसंहितामुप्क-म्यानुसंद्धाना नगरीमागम्य चतसृषु वीधी[धि]षु समंततः आत्रजन्तः तत्रतत्र श्रीवैष्णवैः स्वस्वप्रोङ्गणेषु पाद्यगन्धपुष्पधूषदीपसदक्षिणताम्बूलप्रदानैः सिक्तयमाणा भगवनमन्दिरं भविदय श्रीपुरुषसूक्तानुसन्धानं कुर्वाणाः तदा समानीतगगनगंगातीर्थकुम्मेषु कतिपयकुम्भैः भगवतः श्रीनिवासस्य निरन्तरः कुसुमपटलघुमुघुमितौ दिव्यचरणौ श्रीशठकोपंचाभिषिच्य गन्धपुष्पधूपदीपा-दिभिरुपचारैरभ्यर्च्य तदितरकुम्भतीर्थानि सकलपरिमलघुमुघुमितानि पानीयः तीर्थतया भगवते श्रीनिव।साय निवेदयामासुः । ततःप्रभृति श्रीमदःययनोत्सव-समनन्तरिद्वसे शीतलतीर्थामृताभिगमयात्रोत्सवसंज्ञितोऽयमुत्सवः संवत्सरमनुष्ठीयते ॥

## ॥ अथ श्रीशैलानन्तार्यवृत्तान्त उच्यते ॥

अयंकिलानन्तार्यः श्रीभगवद्रामानुजमुनिरूपेणावतीर्णेन फणिराजेन भगवताऽनन्तेन सकलशास्त्रार्थप्रवचनैकपरायणेन परमशास्त्रार्थान् उपदेशत-इव स्वानुष्ठानमुखेनापि संबोध्य जगदुद्दिधीर्षुणा द्वयमेकेनाकारेण कर्तुमशक्यं मन्वानेन श्रीमति बद्रिकाश्रमे नरनारायणवेषापन्नभगवद्वत् स्वयमपि द्वेधा

बुभूष्णा पश्चिमदेशे श्रीकावेरीतीरे लघुनृतनपुरे महिततरभरद्वाजगोत्रात् वैष्णवकुलशिखामणेः केशवाचार्यात् स्वांशेनैव चतुष्पञ्चाशदिषकशतोत्तर-चतुस्सहस्रीसंख्येषु [४१५४] कल्यब्देषु पञ्चसप्तत्यधिक नवशतीसंख्येषु

[९७५]शालिवाहनशकाञ्देषु गतेषु विजयसंवत्सरे मेषंगते पूषणि चित्रान-

क्षत्रे प्रादुर्भावितः संबभूव ॥

भगवद्रामानुजमुनिरूपिणः फणिराजस्य तदेति इतीयावतारविषयमपि इमं श्लोकमनुसंदधत आर्याः।

> कल्यव्देष प्रयातेष्वथ जलिधशरेन्द्रव्धिसंख्येषु चन्द्रे चित्रारूढेच मेषं सवितरि विजयाभिरूयवर्षे प्रवर्षे । भारद्वाजान्वयेन्द्रो र्रुधनवनगरे केशवाचार्यवर्यात्

शेषः स्वांशेन भूयोऽप्यहह वसुमतीभागधेयाद्भभूव ॥ इति ।

तदन् केशवाचार्येण फणिराजस्वमोन्नीतावताररहस्येन स्वावतारान्-गुणेन अनन्तार्य इति नाम्ना संस्कृतः क्रमेण लिम्भितसर्वसंस्कारः अध्यापिता-खिलानुशासनः शुक्कपक्षे चन्द्रइव दिनेदिने तेजसाऽभिवर्धमानः श्रीरङ्गनगर-मध्यासीनं श्रीरामानुजमुनिरूपं फणिपतिं स्वांशेन श्रीराममिव सौमित्रिः भरत-मिवच शत्रुन्नः समाश्रयितुकामो यज्ञेशादिभिः सह श्रीरङ्गनगरीं ययौ ॥

द्मेसरस्य यज्ञमूर्तेवदि विजित्य श्रीवैष्णवीकृतस्य महाज्ञानाधिकस्य परम-भागवतोत्तमभावमापन्नस्य दयापालमन्नाथमुनिसंज्ञया स्वसंज्ञागमितया समलं-कृतस्य स्वसमानप्रतिष्ठालिलम्भियपया पृथकस्थाने संस्थापितस्य सकाशा-दनन्तार्यस्य सहागतै र्यज्ञेशादिभिस्सह भगवत्समाश्रयणं कारयामास ॥

ततश्च स भगवान् रामानुजमुनिः ततः स्वल्पकालाःपुरस्तादेव विद्व-

सच दयापालमुनिः अनन्तार्यादीन् स्वसन्निधी लब्धभगवत्समा-श्रयणात् स्वात्मानमेवानुचरतः शिष्यभावापन्नान् स्वात्मानंच तेषामाचार्यभावा-पन्नं कारयन्तं श्रीरामानुजमुँनिमालोक्य भगवन् श्रीरामानुजमुने नाहमिमा-

नाचायेगदभरं वोढुं शक्ष्यामि । एताननन्तार्यादीन् भगवानेव शिष्यान् गृह्णातु । भो अनन्तार्यादय आर्याः भगवान् रामानुजमुनिः कलविङ्कप्रीवायां तालफल-मिव मदीयप्रीवायामिदमाचार्यपदं बवन्ध । नचाहमिममाचार्यपदं वोढुं शकोमि श्रीरामानुजमुनिचरणयुगलैकशरणाभवन्तु भवन्त इति श्रीरामानुज-मुनिमनन्तार्यादींश्च विज्ञापयन् भगवतो रामानुजमुनेरेव दिव्यचरणनिलनयोरे-नान् समर्पयामास ।

तदनु नारायणो नरेणेव सभगवान् रामानुजमुनिः स्वशिष्यभावमा पन्नेनानन्तार्येण संगतः अखिळशास्त्रार्थानां यथावदुपदेशमनुष्ठानंच यथामनो-रथं निर्वेतयामास ।

इत्थमखिलशास्त्रार्थं यथावदनुष्ठानपरायगस्य अनन्तार्यस्यापि सकाशे वहवो भगवत्समाश्रयणमलभन्त ।

अथ कदाचित् श्रीमुखसूक्ताच्यश्रीपरांकुशदिव्यसूरि द्राविडब्रह्मसं-

हिताप्रवचनैकपरायणः श्रीरामानुजमुनिः तृतीयकाण्डतृतीयश्रीमुखसूक्त हितीयगाधाप्रवचनसमय निजदिव्यगोष्ठ्यां विराजमानान् सर्वानार्यान् संबोध्य मो आर्याः अस्मत्ताततातताततातताततातस्यापिप्रथमस्तातः देवैर्देवाधिपेनसह विकीर्यमाणानां पुष्पाणामुल्लासाकरे श्रीवेंक्टे अनन्तगुणप्रथश्यामसुन्दरस्वामीति द्वितीयस्यामस्यां गाधायांपरमपदवासिमिः नित्यसूरिभिरपि निखिलनित्य-सूरिपरिषिन्नर्वाहकेण श्रीमता विष्वक्सेनेन सहेह भगवत्समाराधनार्थे दिव्यपुष्पाणिभिः समागतैरत्रत्य भगवित्रदिधिक सौशील्यदिव्यक्रव्याणगुणानुभव-संजातहर्षप्रकर्षप्रशिथिलपाणिभि रवशंकीर्यमाणानां दिव्यपुष्पाणामि महोल्लास-करं अस्मिन् श्रीवेंकटाचले परमपदेष्यलब्धामनन्तां गुणप्रथां भजमानः नीलमेघश्यामलदिव्यविग्रहवर्णसौन्दर्यशाली स्वामी अनन्तार्यघटितायामस्म-च्छेषपरम्परायां प्रथमः खल्विति प्रतिपादयता श्रीपराङ्कशदिव्यसूरिणा परम-पदवासिभिरप्यत्रागत्यकैङ्कर्यकरणादयं श्रीवेंकटादिनिरतिशयभगवन्मुखोल्लास-

हेतु केङ्कयस्थानमिति दिव्यपुष्पपाणयस्सूरयस्समागताः इत्युक्तवा पुष्पकेङ्कर्य-सस्य वेंकटनाथस्य निरतिशयिषयमिति कीर्यमाणानामपि पुष्पाणामुल्लासहेतुरयं गिरिरित्यभिधानेन निरितशयपुष्पसमृद्धिहेतुरंय गिरिरिति । अनवधिक-सौशील्यगुणप्रथो दिन्यसौन्दर्यशाली प्राप्तरामी परात्परः शेषीचायं वेंकटनाथ इत्यभिधानेनावश्यमाराधनीयोऽप्ययमितिच प्रतिपादनात् अयं वेंकटनाथः अवश्यं पुष्पकैश्चर्यणाराधनीय इतिहि सिध्यति । तदिह प्रथित पुष्पमण्ड-पाभिधाने श्रीवेंकटाद्रौ श्रीमतो वेंकटनाथस्य मुखोल्लासाय किंचन नन्दनवनं विधाय अनुदिनं अतिसुरभिकुसुमतुलसिकामालासमर्पणकैश्चर्यकारी कोनु-वास्यादस्यां गोष्ठधामिति सर्वानार्यान् पप्रच्छ ।

इत्थं श्रीरामानुजमुनिन। पृष्ठायामार्यगोष्ठद्यां श्रीवेंकटाचलशीतभीत्या निरुत्तरायां अनन्तार्यः अहो भगवद्दासेन ईदृशशीतभीत्येववा किम्पित्व्यं परलोकहानिभीत्या निरविधककल्याणगुणगणिधकाचार्यशासनभङ्गभीत्याच किंकिंचिदिप नकम्पितव्यम् । इदमेववा समुचितं शिष्यलक्षणम् । सुसुन्दरमिदं यदाज्ञापयत्याचार्यस्तदेविह निरुश्रेयसार्थिनः शिष्यस्य श्रेयः । आचार्यशासनातिलिङ्घनः किंनुवा शिष्यत्वं नाम तस्मादाचार्यणानुशिष्यमाणस्य परमदुष्करस्याप्यस्य श्रीवेंकटनाथकेंकर्यस्याङ्गीकारएव स्वरूपानुगुणः परमिनर्श्रेयस्करश्चेत्यनुसंद्धानः सद्यस्ममुत्थाय बद्धाङ्गिलः भगवन् नस्स्वामिन् एषोऽहं भगवतो वेंकटनाथस्य पुष्पकेङ्कर्याय सज्जोऽस्मि मां नियुङ्क्ष्वेति स्वावतारप्रयोजनमृतां केङ्कर्यनिष्ठां संप्रार्थयामास ।

इत्थमभ्यर्थयन्तमनन्तार्थमालोक्य श्रीरामानुजमुनिः भृशं संतुष्टस्सन् भो अनन्तार्थ त्वं खल्वस्यां गोष्ठ्यां पुरुषोऽसि । पुष्कलात्मगुणोऽपि तस्या-चार्यशासनभङ्गमसहमानस्य तवैव खल्वाचार्थपुरुषपदमर्हमिति तं संभाव्य सहैंव सक्तल्या गोष्ठ्या सद्यस्समुत्थाय ससंभ्रममालिङ्ग्य पुरुषशब्दिक्द पारि-तोषिकदान सत्कृतमेनमनन्तार्थ श्रीवेंकटाचलं प्रतिप्रस्थापयामास ।

तदनु समंततो विख्यातानन्तपुरुषाचार्यामिधानोऽनन्तार्यः सदारः श्रीवेंकटाद्रिमुपगम्य भगवन्तमनुदिनं वन्दमानः तत्र विपुलतमं नन्दनवनं तदाधारं महातडागं नन्दनवनमध्ये कांचन वार्षीच विधाय सर्वेषामपि श्रीरामानुजसंज्ञां विधाय श्रीरामानुजशासनानुमुणं पुष्पके इर्थपरायणोऽसूत्।

्वं तस्मिन् श्रीरामानुजमहातडागे मद्धधतटभागे सिललिनिर्गममार्गमेकं

श्रीरामानुजारामे फलपुष्पतस्युरमञ्जाद्यालवालेषु श्रीरामानुजवापिकायांच तदातदा सेचनप्रचारणस्थापनपपूरणाद्यथसलिलानयनानुकूलमनन्तार्यो निर-मासीत्।

एवं भगविद्दव्यालये सगोपुरं प्राकारं तदन्तः पुष्पवाटिकासमीपे भगवद्रामानुजमुनिशासनेन तदोयपरमाचार्यभूत श्रीयामुनमुनि संज्ञाचिह्वितम् श्रीयामुनमुन्यर्चाविम्रहसमेतं पुष्पमालाकरमण्डपंच अनन्तार्यो निरमासीत्।।

श्रीयामुनमुन्यचीविम्रहसमेतं पुष्पमालाकरमण्डपंच अनन्तार्यो निरमासीत् ॥ श्रीयामुनमुनिः प्रागिह कश्चित्कालं स्थित्वा तत्स्थाने कुटीरं कृत्वा तस्मिन् पुष्पमालाजालं निबद्ध्य भगवते श्रीनिवासाय समर्पयन्नासी-

दिति वृद्धजनकथितां कथामाकर्णयता भगवता भाष्यकारेण श्रीयामु-नमुनिनाम्ना पुष्पमालाकरमण्डपं निवध्य तत्र श्रीयामुनमुनिमर्चास्विण-

मवतार्य प्रतिष्ठाप्य समाराधनमपि निर्वर्तनीयमिति नियमनात् स्वाचार्यसंज्ञा-मपि विधाय अनन्तार्यो यथाऽचार्यानुशासनं सर्वं निरवर्तयत् । अनन्तार्योऽपि स्वयं तिसम्निव मण्डपे श्रीरामानुजनन्दनवनात् पुष्पाण्यानीय स्थापयित्वा तत्रैव माल्यानि निबद्ध्य पश्चान्मालाजालपरिपृरितं कण्डोलं गन्धप्रहणजाप-चारपरिहाराय शाटिकानिबद्धमुखनासिकः परमादरेण मस्तके विश्राणः सह-

छत्रचामरादिपरिच्छदः सहमङ्गरुवाद्यः करदीपिकापुरस्सरो यामुनमण्डपान्नि-र्गत्य मन्दिरं प्रदक्षिणीकुवन् भगवदाराधनसमये भगवत्संनिधिप्रति प्रतिदिनं

नयन् भगवन्तमुपासीन आसीत् ॥
अनन्तार्येणहि परमादरेण परिपूर्णगर्भया देव्या कुमारेणचसह श्रीरामानुजतडागं खनता मृद्धारे देव्या वाह्यमाने परमकारुणिको भगवान् पूर्णग-

नुजतडागं खनता मृद्धारे देव्या वाह्यमाने परमकारुणिको भगवान् पूर्णग-भीमनन्तार्यदेवीं मृद्धारमुद्धहन्तीं द्रष्टुमशक्नुवन् वटुरूपी सिन्नधाय स्वयं तद्धारं वोडुमुद्धक्तः स्वकैङ्कर्ये परसंबन्धमसहमानेन तेन निरुद्धोऽपि तद्देव्यां करुणाति-शयेन मध्येमार्ग पुनःपुनरागत्य देवीहस्तान्मुद्धारं कण्डोलं बलात् गृहीत्वा वभार ॥ ततश्च विज्ञातवृत्तान्तोऽनन्तार्यः वटुरूपिणं भगवन्तमनुधावन् खन्ति त्रेण चुबुके प्राहार्षीत् । तदन्वनन्तार्यण गुरुखनित्रेण ताडितचुबुको वटुरूपी भगवान् चुबुकगलद्वुधिरधारो धावन् निजमानन्दनिलयविमानमवजगाहे ॥

ततश्चानन्तार्यो मन्दिरान्तर्गत्वा भगवन्तं चुबुकगरुद्र्धिरधारं दृष्ट्वा

रुधिरधाराशमनाय पुष्पधृत्िं प्राक्षिपत् ॥ ततो भगवान् श्रीनिवासः अनन्तार्थकैङ्क्येश्रद्धाभृष्ट्या सन्तुष्टःतं सान्त्वयन्

तद्त्रणचिह्नं श्रोवत्सचिह्नमिव भावयन् सर्वेषां तदीयमहिमप्रकाशनाय चुबुक-

कृतमहापचारमात्मानं मन्यमानः क्षामयन् भगवन्तमुपतिष्ठमानः चुबुकव्रणे

त्रणस्थाने सर्वदा सुगन्धिघनसारचूर्ण धारयन् तदीयखनित्रमपि तदीयवै भवरुयापनाय सर्वछोकसंदर्शनयोग्यस्थले स्थापयन् वस्नभूषणमाल्यादिभिः तंच सभाजयामास ॥

तंच सभाजयामास ॥

कदाचिदनन्तार्थविरचिते श्रीरामानुजारामे चिरं स्वैरविहारं कुर्वाणौ
राजदम्पतीवेषभूषितौ श्रीपद्मावती श्रीनिवासौ कस्यांचिद्राव्यां कुत्रचित्

कदाचिदनन्तायविराचित श्रीरामानुजाराम चिर स्वरावहार कुवाणा राजदम्पतीवेषभूषितौ श्रीपद्मावती श्रीनिवासौ कस्यांचिद्राव्यां कुत्रचित् निकुञ्जे निलीनः अनन्तार्यः प्रगृद्य कचित्तरौ लतापारोन बद्धमाकर्षन् श्रीवेंकटनाथे कथंचिद्धस्तौ विमोच्य पलायिते पद्मावतीदेवी पलायितुमशक्नु-

वन्तीं भोस्तात तात तवाहं पुत्रीभवामि स्त्रियमनपराधिनीं मां मुझेति करुणं वदन्तीं चम्पकवृक्षे कचन रुतापाशेन निबध्य भत्सीयन् तदोयवृत्तान्तंच पृच्छन् पार्श्वतएवावतिष्ठमानः प्रातभगवन्मन्दिरमागतैर्चकपरिचारके भगवद्वक्षो-निरुयकण्ठिकारुय पद्मावतीमरुभमानौर्भगवता कंचन पुरुषमाविष्टेन ज्ञापित-

महापचारं मन्वानस्तन् देवीं पद्मावतीं चम्पकतरुबन्धनात् विमोच्य क्षाम-यित्वा कृतनित्यकृत्यः प्रागुक्तनिजवाक्यसत्यताचिकीर्षया परिणययोग्यकन्या-दशामापच पुत्रीभावं भजमानां पद्मावतीदेवीं सपुष्पपिटकं कक्षे दधानः भगवन्तमुषसय वन्दमानः क्षामयन् कांचन मालां निजकण्ठादुद्धत्य आस्मनः

वृत्तान्तैर्भगवदाज्ञया पद्मावतीमनन्तार्थेच आनेतुमागतैर्विदितवृत्तान्तस्सद्यो

कण्ठे निक्षिप्य सभाजयते त्वदीयामिमां कन्यां मह्यं देहीतिचाभ्यर्थयते

श्रीनिवासाय देवीं समर्पयन् समर्प्यमाणांच देवीं सर्वेष्वचेकपरिचारकेषु संपद्मयस्य सद्यःसमुरष्टुत्य यथापुरं किण्ठिकालयकनकमयपद्मावतीरूपिणीमेव संभूतां साश्चर्यं सहसर्वेः संपद्मयन् ततःप्रभृति पद्मावतीदेवीतातइति श्रीवेंकट-नाथश्चशुरइतिच समंततः सेंवस्संगीयमानः तदातदा वेंकटनाथदर्शनकालेषु

' मच्छ्रीपुत्रीयुक्तवक्षस्थलेति प्रज्ञूंते मत्प्राणभूतेतिचापि । त्वद्दंष्ट्राग्रेणाण्डभित्ते विभिद्य प्रोन्नीताया भूमिदेव्याः प्रियेति । प्राक्सप्ताशन्युमघोषान्महोक्षान् जित्वात्ताया गोपपुत्र्याः प्रियेति । मत्कन्या श्रीरङ्गभूनित्यवासिन्नाहं जानाम्यार्तिसीमानमस्याः '॥

इत्येवमर्थो श्रीमुखसूत्त्याच्य द्राविडब्रह्मसंहितासप्तमकाण्ड द्वितीयश्रीमुखसूक्त-नवमगाधां एकाकन्येत्यादिषु कृन्याशिव्दतं मनः कन्यास्थाने स्वात्मानं मातृ -स्थाने श्रीवेंकटाद्रीशं श्रीरङ्गेशस्थानेच भावयित्वा मच्छीपुत्रीशब्दवाच्यतया

स्वपुत्रीभावापन्नपद्मावर्तीचानुसन्धाय स्वयं श्रीवेंकटनाथविषयामनुसन्दधानः तदनन्तरज्ञातां स्वपुत्रीं यथोक्तवृत्तान्तविशेष प्रत्यभिज्ञापिकया मच्छ्रीपुत्रीसं-

ज्ञया संज्ञावतीमकार्षीत् ॥ कदाचिद्नन्तार्यः श्रीरामानुजारामे तुलसीकुसुमापचयं कुर्वन् करे

वतस्थे ॥

केनचिद्भोगिना दष्टो भोगिदष्टं करं श्रीरामानुजचरणावेव शरणिमत्यनुसंद्धानः सद्यः कुसुमैरपमृजन् स्वामिपुष्किरिण्यां स्नातःसन् विषनिर्हरणसोत्कण्ठानन्ते-वासिनो निवर्त्य भगवन्तमुपतिष्ठमानः भगवता श्रीनिवासेन किमिति विष-निर्हरणप्रयत्नादुपरतोऽसीति पृच्छ्यमानः स्वावतारवीजं फणिराजांशं स्वय-मनुसंद्धानः यदि दंशनिकयाकर्ता फणी बलवान् तदा अहं विरजानदीमव-गाह्य विधूतकरुमषः श्रीवेकुण्ठनाथं परिचरेयम् यदिच दंशनिकयाकर्माभृतः फणी बलवान् तदा पुनिरहैव स्वामिपुष्किरणीमवगाहमानो भवन्तमेव परिचरेयम् । उभयधाऽपि नक्षतिरिति तृष्णीमुपरतोऽस्मीति विज्ञाप्य सुस्वम-

कदाचिद्यामुनमण्डपे बहुलकुसुममालिकागुम्भनैकपरायणोऽनन्तार्यः तदीयाध्यवसायं परीचिक्षुषुणा भगवता अर्चकमुखेन तदाह्वानाय चोदितेन 19

दूतेन समाहूतः तदा अनागतः कुसुममालिकागुम्भनकार्यं निर्वर्त्य मालासंभृत-कण्डोलिशरस्क एवागतः भगवता मदाह्वानसमयएव कृतो नागतोऽसि मदा-ज्ञातिलङ्किनं त्वामितो निष्कासयामिचेत् किंकरिष्यसीति पृष्टः भगवन् वेंकट-नाथ किते छिन्नं ममतु मालतीकुयुममुक्लानि विदलहलानि पश्चादशक्यः गुम्भनानि विशीर्णगन्धीनिच भविष्यन्ति ततो न तदैवागन्तुमवसरोऽभूत् । नचाचार्यनियमितकेङ्कर्यमपि वा परित्यज्य तदितरत्वदीयकेङ्कर्य कर्तव्यमिति कश्चिदस्ति निर्वन्धः । परेणागत्याधिष्ठितः श्रीवेंकटमहाचलइति श्रीमुखसूत्त्वा-रूयद्राविडब्रह्मसंहितातृतीयकाण्डतृतीयश्रीमुखसूक्ताष्टमगाधायां प्रतिपादयता तत्त्वद्शिशिखामणिना श्रीपराङ्कशदिव्यसूरिणा अत्र विराजमाने श्रीवेंकटाचले मध्ये समागत्य त्वयाधिष्ठानं कृतमित्यभिधानेन तवममच साधारणे अस्मिन् श्रीवेंकटाद्रो वारदिवसप्रागागममात्रेण कथमस्मान्मां त्वं निष्कासियतुमहिसि । किमां मधुरकविदिव्यसूरिकलामधीत्य तदीयनिष्ठामन्तिष्ठन्तमाचार्येकशरणं ततो मधुरकविदासभावमापन्नंच नजानासीति प्रतिवदन् तादृशं तदीयमाचार्यः निष्ठादाढर्घमारोक्य तुष्टेन भगवता किंतेऽपेक्षितं तवाचार्यनिष्ठया भृशमहं तुष्टोऽस्मि मोक्षस्तु श्रीरामानुजमुनिचरणैकशरणस्य तव करगतएव वर्तते । न स ते मया देयः । अपरं किंनुवा कांक्षस्वेति पृष्ठो धन्यधन्यमात्मानं मन्य-मानः भवत्कैंकर्यमन्तरेण किमेऽपेक्षितं वर्तते इहामुत्रच तदेवाविच्छित्रं मे वर्धयस्वेति पार्थयन् तदीयनिष्कामतां वीक्ष्य नितरां तुष्टेन भगवता त्वत्संबन्धि-संबन्धिनां मानुषाणाममानुषाणांचाहं मोक्षं दास्यामीति वैशेषिकवरलक्षण-पारितोषिकदानेन परितोषितः मधुरकविनिष्ठां भजमानस्य ममेदृशभगवदनुग्रह-

परिताषिकदानन परिताषितः मधुरकविनिष्ठां भजमानस्य ममेद्दशभगवदनुम्रहलामेनेतः प्रभृति मदीयानां मधुरकविदास इत्येव दास्यनामभवित्विति व्यवस्थां
कुर्वन् ततः प्रभृति विशेषतः सर्वैः समाश्रीयमाण आसीत् ॥

कदाचिदनन्तार्येण प्राकारे सगोपुरे निबध्यमाने तत्पार्श्वे संजातस्य
समन्ततः प्रस्तबद्दुलशाखस्य कस्यचिच्चम्पकभुरुद्दस्य प्राकारप्रणयनविरोधिनः
छेदनप्रसङ्गे श्रीवेंकटनाम्न्यस्मत्स्वामिनो महनीयाचले यः कश्चिदिपवा जायेयि
श्रीकुलशेखरदिव्यसूरिसंहिताचतुर्थश्रीसुक्तदशमगाधायामभिहितरीत्या कोनुवा

त्राकृतप्राणिन इतिहि पुराणेऽप्यभिधीयते तस्मान्नेष छेतुमई इत्यनुसंदधानेन निह्नरात्रौ भगवन्तं ध्यात्वा तरुरूपिणं नित्यस्रिंच भगवन् भगवद्वप्रमार्गात् किंचिदपेहीति प्रार्थयता सुप्तेन प्रातः प्रवुद्धेन तं चम्पकवृक्षं भगवद्वप्रमार्गाद्पेत-

मालोकयताच तेन यथावदेव प्राकारो निर्मापितोऽभृत् ॥

दिव्यसूरिरित्थं भूतो जातो भवेत् । एतद्चलवर्तिनः स्थावरजङ्गमास्सर्वेऽप्यः

रोहत्सु केषुचित् श्रीवैष्णवेषु गिरिसोपानपरंपरारोहणपरिश्रान्तेषु क्षुत्पिपासा-तुरेषु परमकारुणिकः श्रीवेंकटनाथः अवलम्बितश्रीवैष्णववटुवेषः चित्रान्नपात्र-पाणिः तेषामिभमुखमागम्य तेभ्यआनीतचित्रान्नं दातुं प्रवृत्तः अनिधकारिता-

नाथमभिवन्दितुं श्रीरङ्गनगरादागतेषु वात्स्यवरदार्यप्रभृतिषु श्रीवेंकटशैलमधि-

ततो हेतोरयं चम्पकपाकारइति सुप्रसिद्धोऽभूत् । कदाचित् श्रीवेंकट-

शङ्कया तैस्तस्मात्तदः ग्रहीतुं सिन्दिहानैः भो वटो कस्त्वमिस कस्यवा शिष्योऽसि किंनामासि कुत्रत्यिमदंचित्राः 'पद्यमङ्कुलिविच्छेदः इत्यादिशास्त्रण दासलक्षणतया चोदितं शिष्यस्य नित्यानुसन्धेयमन्त्ररूपं त्वदाचार्यपद्य किंरूपम् । तदेतत्सर्वं वदेति पृष्टः श्रीवेष्णवोऽस्मि श्रीशैलानन्तस्रोः शिष्यो मधुरकविदासनामाहमिस्म केनचिद्दध्वनीनेन भवतां श्रान्तिमाकण्यता अनन्तार्येण भगवित्रवेदितिमिदं चित्रातं युष्मदर्थे प्रेषितम् । गृह्यता-मुपभुज्यतामित्यभिधाय इदंच मम नित्यानुसन्धेयमन्त्ररूपमाचार्यपद्यमितिच वदन ,

' अखिलात्मगुणावास मज्ञान तिमिरापहम् । आश्रितानां सुशरणं वन्देऽनन्तार्यदेशिकम् ' ॥

इति कंचन मन्त्रं सद्यो निर्माय पपाठ । तदनु पुनरिप तैः श्रीवैष्णवैः भो वटो! किमस्मिन्मन्त्रे तव परमाचार्यसंबन्धस्त्वदाचार्यस्य विद्यमानतया प्रतिपादितो नदृश्यते किं भवता संप्रति कल्पितोऽसौ मन्त्रइति पृष्टस्सवटुः

मो आर्याः अस्मदाचार्यविषयो द्वोमन्त्रो तत्रैकस्सदाचार्यरुक्षणगुणातिशयपरः अपरस्तु सदाचार्यसंबन्धातिशयपरः तत्र प्रथमस्तु प्रागुक्तः द्वितीयमप्याकर्ण-

यन्तु भवन्त इत्यभिधाय-

श्रीमद्रामानुजाचार्य श्रिपदांभोरुहद्वयम् । सदुत्तमाङ्गसन्धार्यमनन्तार्यमहं भजे ॥

इति द्वितीयमपि कञ्चन मन्त्रं निर्माय पठन् ततस्समाहितिचित्तेषु तेषु श्रीवैष्णवेषु चित्रात्रं गृहीत्वा भोकुमुपक्रममाणेषु तेभ्योऽनुज्ञां दत्वा किञ्चित्रस्तातेवाजगाम ।

त्वरस्तादेवाजगाम ।

ततस्ते श्रीवैष्णवास्तं भगवत्वसादं भुत्तवा गतश्रमाः शनैदशनैः

शैलमारुह्यानन्तार्यमभिवन्दमानाः तेनच स्वागतं पृष्टाः भगवन् भगवदन्तेवासि-

मधुरकविदासब्रह्मचारिहस्ते भवत्वेषितेन भगवत्त्रसादेन सुतृप्ता गताध्वश्रमाः सुखमागच्छाम इत्यवोचन् । तद्नु कोनुवा मधुरकविदासो नाम मदन्तेवासी ब्रह्मचार्यत्र वर्तते ।

नच भवतां भगवत्प्रसादो मयाऽनुपेषितः नवा भवदागमनवृत्तान्तो मया ज्ञातः । सर्वमिदं भवतामध्वश्रममसहमानस्य भगवतश्चेष्टितमित्यनन्तार्येण अभिहितान्ते वैष्णवाः मध्येमार्गं तददचेषितं सर्वमिष् व्यजाप्यतः।

ज्ञातः । सवामद् भवतामध्वश्रममसहमानस्य भगवतश्चाष्टतामत्यनन्तायण अभिहितास्ते वैष्णवाः मध्येमार्गं तद्वदुचेष्टितं सर्वमिष व्यज्ञापयन् ।

तद्नु तं वृत्तान्तमाकणयतो विस्मयमानस्यानन्तार्थस्य गोष्ठ्यां वर्तमानाः सर्वेऽप्यार्था इदं सर्वमाकणयन्तो विस्मयमानमानसाः अहो श्रीवेंकटनाथः

अनन्तार्थस्य महासदाचार्यरुक्षणपोष्करुयं आचार्यसंबन्धभूयस्त्वं च स्वय-मेवाभिधाय तच्छिष्यभावंच दधानः स्वस्य तस्मिन्निरतिशयाभिमानसद्भाव-मखिरुजनानवगमयति । स्वस्यैतच्छिष्यभावानुसन्धाने किं कारणमितिचेत् श्रीवेक्कटनाथाय शङ्कचकप्रदातुर्भगवतो रामानुजमुनेस्तं प्रत्याचार्यत्वात् शेषांश-

'श्रीमद्रामानुजाचार्य श्रीपदांभोरुहद्वय 'मिति तदीयचरणारिवन्दरू-पतामस्य ब्रुवाणेन भगवतैव तदंशरूपतायाः ख्याप्यमानत्वाच तद्गताचार्यत्वा-नुमन्धान परिवाहरूपमत्रत्यमाचार्यत्वानुसन्धानमेव तंत्र मूळं भवितुमईतीति निश्चिन्वांनाः ततोऽनन्तार्थे विशेषप्रतिपत्तिं कुर्वाणाः इतःप्रभृति भगवता

भूतस्य अस्य अनन्तार्थस्यांशभूतेन भगवद्रामानुजमुनिना एकवस्तुत्वात् ।

श्रीवेद्बटनाथेन परमादरेण निबद्धाविमावेव मन्त्रावनन्तार्यान्तेवासिभिः आचा

र्यमन्त्रतया समादरणीयाविति श्रीरामानुजमुनेर्दाशरथिकूरेशादिषु त्रिदण्डपादु-काजरुपवित्रादिरूपतावत् श्रीवेङ्कटनाथवचनपामाण्येनानन्तार्ये चरणारविन्द-रूपताऽपि व्यवस्थिता संवेरनुसन्धेयेतिच व्यवस्थामकार्षुः ।

कदाचिच्छीरङ्गनगरे श्रीभगवद्रामानुजमुनिमाश्रितेषु कुमारानिद्रालु

(४) इत्येतेषु चतुष्वितिपपन्नेषु आर्तिप्रकर्षवशात् स्वपाप्यपासये त्वरस्माणेषु श्रीरामानुजमुनिनियमनानुरोधेन तत्र पूर्वेषु त्रिषु तत्रतत्र स्वस्वरुचित्वरापरिपा-कानुगुण तत्तत्स्वस्वपाप्यरुमपरिवृत्तेषु चतुर्थो रुघ्वायोऽपि सहसैव परमपदं कांक्षमाणः पानीयारु।भे शुष्किजिह्वो ब्रियमाणस्तृषार्तद्व संसारमरुकान्तारे

तापत्रयाभिभूतोऽहं सद्य एवापर्याप्तामृतालाभे प्राणधारणं न लभ इति विज्ञापि-तेन श्रीरामानुजमुनिना भो लघ्नुर्यि तवाभिमतप्राप्यपदः श्रीवेंकटनाथःखलु तत्र गत्वा अनन्तार्यरचितसमुचितपुरुषकारेण भगवन्तमुपसद्य पुरुषार्थे प्रामु-हीति प्रत्युक्तः श्रीवेंकटनाथे प्रावण्यातिश्यात् सद्यप्य निर्गतः श्रीवेंकटादि-

धनुर्जासः (१) कुमारमहाबलिबाणाधिराजः (८) अर्जुनमामपूर्णः (३) लघ्वार्यः

मासाच अनन्तार्थमिभवन्च स्वाभिप्रायं श्रीरामानुजमुनिदिन्याज्ञांच तस्मै विज्ञाप्य भगवन्ननन्तार्थ त्वदीयपुरुषकारेणैव श्रोवेंकटनाथो मां सद्यो रिक्षतु-मईतीति प्रार्थितेनानन्तार्थेण अयंखलु रुघ्वार्यः परमार्तिसंपन्नः सकलकल्याण-गुणशाली सदाचार्थपदमुख्याभिधेयः श्रीमान् रामानुजमुनिरस्याचार्यो नियन्ता

पुरुषार्थपदाताच श्रीवेंकटनाथः सर्वज्ञः सर्वशक्तः समस्तकल्याणगुणगणमहो-

दिधः । अतोऽस्यापेक्षितपुरुषार्थः सद्यः संभवितुमर्हत्येव ।

नखल सर्वज्ञे सर्वशक्ते परमपुरुषे पुरुषार्थं प्रदातुमुद्युक्ते कश्चिदन्योऽस्ति निरोद्धा । नित्यानपायिनीचाखिरुजगन्माता श्रीः अस्योरस्स्थरुं क्षणमपि
नजहाति ।

एवंस्थिते सद्यःपुरुषार्थासंभवाशङ्काया नावकाशलेशः अतो मत्तोऽयं व्याजमात्रतया पुरुषकारकृत्यं वाच्छति । अनुशास्तिच मां पुरुषकारकृत्ये

भगवान् रामानुजमुनिः । अतोऽवश्यमेवास्मिन्विषये पुरुषकारकृत्यमाचरणीय-मित्यनुसंद्धता समाहितचित्तेन भो लघ्वार्य एहि तर्हि भगवद्रामानुजः दिव्याज्ञानुसारेण भगवन्तमुपगच्छावेत्यभिहितस्तेन सहैव श्रीवेंकटनाथमुपा-सदत् ॥

तदन्वनन्तार्थल्हार्थयो द्वेयोरापे भगवन्तं प्रणिपत्य मन्दिरान्तःप्रविश्य भगवत्संनिधौ स्थितयोः भगवानपि श्रीवेंकटनाथः करुणाशीतल्रकटाक्षसेचनपूर्वकं तीर्थश्रीशठकोपमाल्यशेषवस्त्र दिव्याङ्गरागादीन् प्रसाद्य तैरलंकुताङ्गौ तौ प्रसादस्वीकारानन्तरमपि कंचित्कालं तिष्ठन्तौ वीक्षमाणः शङ्कितमनाः
भो अनन्तार्थ कि किचिद्विज्ञापयितुकामइव तिष्ठसि यदि किंचिद्विज्ञापनीयमस्ति तर्हि तद्विज्ञाप्यताम् माक्नथाश्यङ्गामिति चोदितेऽनन्तार्थे भोस्स्वामिन्
अयं लघ्वार्य आतिप्रवास्सन् भगवता रामानुजमुनिना नियमितः परमपुरुषार्थमद्यैव त्वत्तो लञ्धुमुपागतः तद्य सद्यण्वास्य पुरुषार्थ प्रद्याः । त्वंखलु परमकारुणिकः आश्रितवात्सल्यैकजलिधः सर्वशक्तः समस्तकल्याणगुणगणमहोदिधिरसि किमिधकं विज्ञापनीयमस्तीति विज्ञापयति सति ततो लघ्वार्याय भो
परमदिविषदां राष्ट्रभूतं परमव्योमपदं तुभ्यमहं दत्तवानस्मि स्वीकुरुष्वेति ।
दिविषदां राष्ट्रभूतं परमव्योमपदं तुभ्यमहं दत्तवानस्मि स्वीकुरुष्वेति ।
दिविषदां राष्ट्रमपि त्वं वीक्षस्वेति मोक्षमिप दद्यादिति दिव्यसूरिगाधोक्तप्रकारेण परमप्राप्यभूतं परमं पदं प्रादात ।

ततो लघ्नार्यः श्रीवेंकटनाथमहोदारतां वीक्ष्य संतुष्टः भो अनन्तार्य श्रीवेंकटनाथः स्वस्वरूपं विस्मृत्य मत्स्वरूपं पश्यतिचेत् मह्यं दातुं पुराणानि नरकस्थानानि न पर्याप्तानि अपूर्वाणि महानरकस्थानानि बहूनि स्रष्टव्यान्येव । मदीयानादिजन्म परंपरानुष्ठित पाप परंपराणामपरिमितत्वात् स्वतन्त्रस्यापराध-परामर्शे दण्डनोद्यमस्यापरिहार्यत्वाच मत्स्वरूपमपरामृश्य स्वस्वरूदं परामृशति-चेत् महोदारस्यास्य मह्यं प्रदात्तमद्य विद्यमानं पुराणं परमपदमपि नपर्याप्तम् । अपूर्वाण्यनेकानि परमपदानि स्रष्टव्यान्येव । दीर्घमहाहस्तताया अस्य दिव्य-सूरिसूक्तिसिद्धत्वात् ॥ अन्यथा प्रार्थनापरिसमाप्तेः प्रागेवेत्थम् 'सोऽध्वनः परमाप्तोति तद्विष्णाः परमंपदम्', इति सकलसंसाराध्वंपरम् पारभूतस्य परम-दुर्ल्भस्य परमपदस्य सद्यःप्रदानं कथिमव घटत इत्यनन्तार्थं विज्ञाप्य सद्य-

र्व परमध्योम जगाम ॥

## ततोऽनन्तायोऽपि परमविस्मयमापन्नः---

हरिद्राचूर्णसंस्कार माचरेद्र्ह्मवित्पितुः । कालेतु चरमे पुत्र स्तुतिर्गेयाच वैष्णवैः ॥

कारुतु चरम पुत्र स्तुतिगयाच वेष्णवेः ॥ हारिद्रचूर्णेरङ्गानां गुरूणांच महात्मनाम् ।

हारिद्रचूणेरङ्गानां गुरूणांच महात्मनाम् । कालेऽन्तिमे परिष्कारं कुर्यान्मन्त्रपवित्रितैः ॥

पाण्डान्तम पारंकार कुथान्मन्त्रपावात्रतः ॥ पुंसूक्तेनाभिषेकंच ब्रह्ममेधिकयां चरेत् । अविलम्बेन कालेन नपर्युष्टेन वै सुत ! ॥ इति श्रीसंहितावचनैः

अविलम्बेन कालेन नपर्युष्टेन वै सुत ! ॥ इति अर्चिरादिगतैर्मागिचिन्ताद्ध्यायं ग्रुभावहम् ।

पठेयुरनघा विप्राश्चान्या ब्रह्मपराः स्तुतीः ॥ मानुषीश्च ऋषिप्रोक्ताः पितृणां शाव उत्सवे ।

उल्लब्जेतु मुसलैः कायमाने मनोहरे ॥

स्थाप्य शुद्धां हरिद्रांवै दासीभिः केशवस्यच ।

चूर्णीकृत्य ततो मन्त्रैः परिष्कारं चरेह्नुधः '॥ इति संहितान्तरवचनैश्च उक्तरीत्या श्रीपाञ्चरात्रोत्तरखण्डान्तर्गत शौनकब्रह्म-

इति साइतान्तरवचनव्य उक्तरात्या आपाध्यरात्रातरखण्डान्तगत राजिकास्य-संवादरूपैक त्रिंशाध्यायेन, श्रोतुमिच्छामि संस्कारं भगवन् ब्रह्ममेधिनाम् ।

यद्वैष्णवानां विहितं तन्मे ब्रूहि पितामह ॥ इत्यादिना एवंविधं ब्रह्ममेधं येकुर्वन्तीह वैष्णवाः । ते सर्वे वैष्णवं लोकं प्रयान्ति क्षीणकरूमषाः ॥ इत्यन्तेन उक्तरीत्याच

ते सर्व वेष्णव लोक प्रयान्ति क्षाणकरमधाः ॥ इत्यन्तन उत्तरात्याच तस्याविलम्बेन श्रीचूणपरिपालन रथयानपूर्वकब्रह्ममेधसंस्कारादिलक्षणचरम-कैंक्य स्वयमेव परमादरेणाकाषीत् । एवं विधितवन्मङ्गलग्रामाधिपश्रीवैष्णव-

दासनामविश्वरमोक्षदानुबृत्तान्त व्याघ्रमोक्षणबृत्तान्तादयोष्यनुसन्धेयाः ॥

एवं भगवद्रामानुजमुनिनिरतिशयकृपाकटाक्षभाजनीभूतस्य तत

एव हेतोनिरवधिकश्रीवेंकटनाथकरुणापयःपारावारपूरनीरनरायमाणस्यानन्ता-

र्थस्यातिविचित्राणि भगवत्कटाक्षविशेषभातितानि चरित्राण्यन्यतोऽवगन्त-व्यानि ।

अनन्तार्थविषयानपि तद्गुणवैभवपरानिमान् श्लोकान् नित्यानुसन्धेया नित्थं जगुरार्याः ॥

आज्ञायवाचामपि मृग्यभूमा
श्रीवेंकटक्ष्माधरिदव्यधामा ।
देवोऽनुधावन् प्रददाति यस्मै
स्रजं भजेऽनन्तगुरुं तमाद्यम् ॥ १ ॥

यतीन्द्र पादाम्बुजचञ्चरीकं श्रीमद्दयापारुदयैकपात्रम् । श्रीवेंकटेशाङ्घ्रियुगान्तरक्रं नमाम्यनन्तार्थं मनन्तकृत्वः ॥ २ ॥

जायासहाय खननीय महातडागमृद्धारवाहिवटुवेष वृषाचलेन्द्रम् ।
श्रीवेंकटेश घृतदत्त मनोज्ञगन्धस्नगन्धिकन्धरमनन्तगुरुं प्रपद्ये ॥ ३ ॥

श्रीवेंकटेश मचिरस्मयमाननिर्य-त्सौरभ्यगुम्भ सुमनोभिरनन्यबुद्धया । आह्रादयन्निजघनोपवनोदिताभिः

श्रीमाननन्तगुरु रन्वहमाविरास्ताम् ॥ ४ ॥ इति ।

अयंचानन्तार्यः अतिमात्र भगवद्रामानुजमुनि दिव्यचरणारविन्द प्रवण-मानसः तस्यवादिविजयधाटीष्वनुसन्धेय विरुद्धवन्धात्मकं श्लोकपञ्चकं तदीयमङ्गलावहतया नित्यानुसन्धेयं मङ्गलाशासनदशकम् । श्लीमुखसूक्ताष्व्य द्राविडब्रह्म संहिताध्ययनारम्भ कालानुसन्धेयमेतद्विषय मन्त्ररूपद्राविडगाधावि शेषंच प्राणैषीत् । एतस्य कुमारो रामानुजनामानन्तार्यसमानकैंकर्यरसः तेन भगविद्वया-रूयस्य दक्षिणपश्चिमायां दिशि निर्मितं तदाचार्य श्रीरामानुजमुनिनामािक्कतं दिव्यारामतडागादिकं दृष्ट्वा स्वयमुत्तरपूर्वायां दिशि तथैव स्वाचार्यसंबन्ध्य-नन्तपुरुषनामािक्कत् तडागारामादिकमपरमि कुर्वन् तेनसहैव भगवन्तं श्रीवेंकट-नाथमनुदिनं सर्वविधकैंकर्येण सम्यगानन्दयन्नासीत्।।

इत्थमनन्तार्योऽनेकानि भगवत्कैंकर्याणि कुर्वन्ननेकान् विष्णुधर्माश्च प्रवर्धयन्नासीत् ॥

> इत्यनन्तार्यगुम्भितायां श्रीवेंकटाचलेतिहासमालायां पष्टस्तवकः।

# अथ श्रीवेंकटाचलमाहात्म्यपरिशीलन तत्पर्वतासाधारण कति-

पय धर्मविशेषव्यवस्थापनवृत्तान्तः उच्यते ।

परिशीलयन् समन्ततः

श्रीवेंकटाचलमाहात्म्यविषयपुराणभागान् भगवान् रामानुजमुनिः ।

वैकुण्ठलोकाद्गरहेन विष्णोः

क्रीडाचलो वेंकटनामधेयः।

आनीयच स्वर्णमुखीसमीपे

संस्थापितो विष्णुनिवासहेतोः॥ इति मार्कण्डेयपुराण-

द्वितीयाध्यायवचनेन

वाराहपुराणान्तर्गतप्रथमभागे चतुर्स्निशाङ्कचिह्नित द्वितीयाध्यायस्थैः।

धरावराहदेवोऽपि लोकानुमहकाम्यया । भूमौ स्थातुं स्थलं दिव्यं बुद्ध्या निश्चित्य माधवः ॥

गरुंड प्रेषयामास गिरिमानेतुमद्भतम् । वैनतेय महासत्व गच्छ त्वमतिवेगतः॥

गत्वातु परमं धाम कीडा चलमिहानय । इति वचनैः । वैनतेयोऽपि परमं धाम गत्वा दद्शेह ॥

अप्राकृतममेयंच सर्वरत्नमयं गिरिम् । हिरण्मयं महाश्रक्तं पञ्चोपनिषदात्मकस् ॥ इतिवचनैः ।

नारायणगिरिं नामा कोडार्द्रि परमेष्टिनः ।

योजनत्रयविस्तारं त्रिंशद्योजनमायतम् ॥

शेषाकारं हरेरशेषं शेषिणं सर्वदेहिनाम् ।

दिव्याकारं महापुण्यं पश्यतां मोक्षदायकम् ॥
एवं रूपं गिरिश्रेष्ठं स्कन्ददेशे निधाय तम् ।
परिवारैरुपेतंच भगवत्परिचारकैः ॥
आजगाम महावेगात् गरुडः काञ्चनप्रभः । इति वचनैः ।

तत्रैव षट्त्रिंशाङ्कचिह्नित चतुर्थाध्यायस्थेन-

' वैकुण्ठादागतत्वेन वैकुण्ठादिरिति स्मृतः ' इति वचनेनच श्रीवैकुण्ठवर्ति पञ्चोपनिषन्मयापाकृतभगवत्कीडाचरुरूपतया

' अयं कदाचिद्देवानां श्रीनिवासइवावभौ । श्रीनिवासगिरिं पाहुस्तस्मादेनं दिवौकसः '॥

इति वचनेन श्रीपतिदिव्यमङ्गरुविमहरूपतयापि कदाचित् देवानां भासमान-त्वेन प्रसिद्धः ॥

ब्रह्माण्डपुराणे द्वितीयाध्याये— अथाह भगवाञ्छेषमाहूय पुरतः स्थितम् । मेघगम्भीरया वाचा हर्षोत्फुछविकोचनः ॥

## श्रीमगवान्

सुप्रसिद्धः । तद्ध्यायस्थेनैव---

शेषः

अनन्त मित्पयो लोके नत्वदन्योस्ति कश्चन ।
तस्मान्मम प्रियं किंचित्कर्तव्यं भवतान्य ॥
श्रुतंहि भवता सर्वं नारदोदीरितं वचः ।
क्रीडासमुचिते देशे वस्तव्यमिति मे मितिः ॥
तत्र भूत्वा गिरिवरो भवान् वसतु भूतले ।
त्वरफणामण्डलभुवि स्थातव्यं रमया सह ॥

अनन्तोऽहं महादेव स्थास्यामि गिरिरूपधृक्। भवांस्तु रमया सार्ध गिरिसानुषु रंस्यताम् ॥

इति वचनैः अनन्तरूपतया अवगम्यमानः। पुनस्तत्रैवाध्यायान्ते —

अगस्त्याद्या मुनिवरा स्तपसः सिध्यपेक्षया । तपांसि सुचिरं तेपुः तिन्निझरसमाष्ठुताः ॥ विष्णोरपरदेहत्वादाकाम न्नपदै गिरिम् । नारायणांशसंभूतः शेषोऽहिगिरिरूपधृक् ॥

इति वचनैः शेषविम्रहरूपतया भगविद्वयमङ्गलविम्रहरूपतयाच प्रति-पन्नः । वामनपुराणे एकविंशाङ्कचिह्नित द्वितीयाध्याये —

> ' शुकाद्या मुनयः केचिक्रृग्वाद्याश्च तपोधनाः । प्रह्णादप्रमुखाः पुण्या अम्बरीषादयो नृपाः ॥ विष्णोरेवापरं देहं मन्वानास्तं नगोत्तमम् । पद्भ्यामाक्रमितुं भीताः पर्यन्तेष्वेव वर्तनाः ॥ तिन्नर्गतनदीष्वेव कुर्वाणाः स्नानतपेणे । तपःकुर्वन्ति वाञ्छन्तः साक्षात्कर्तुं जनार्दनम् ॥

इति वचनैरिप तत्त्वज्ञप्रधानैः ग्रुकादिपरमिषिभः प्रह्लादप्रमुखेः परमभागवतैः अम्बरीषादिराजिषिभेश्च श्रीविष्णुदिव्यमूर्तिबुध्या प्राकृतशरीरेण
पद्भग्नंचाक्रमित्तं भीतैरथस्तादेवावस्थाय परमात्मानं साक्षात्कर्तुं चिरं तपश्चरिद्धः श्रीमन्नारायणदिव्यमङ्गलविष्रहरूपतया अनुसन्धीयमानत्वेनच प्रतिपन्नः श्रीवेंकटादिरित्यंशं निवृत्ताविद्या दिव्यस्र्रयोऽपि प्राकृतशरीरेण पद्भग्नांच
श्रीवेंकटादिरित्यंशं निवृत्ताविद्या दिव्यस्र्रयोऽपि प्राकृतशरीरेण पद्भग्नांच
श्रीवेंकटादिस्पर्शमन्हें मन्यमानाएवाधस्तादेव स्थिताः भगवन्मङ्गलाशासनं
चक्रुरित्यंशं श्रीवेंकटादेर्भेरुपुत्रत्वशेषमारुतसंवादिवधूत्ववादस्तु कल्पभेदमात्रनिवन्धन इत्यंशं तदाऽपि श्रीरामकृष्णादीनां दशरथवसुदेवादि पुत्रपत्वेऽपि
स्वासाधारणाशकृतदिव्यरूप भगवदवतारत्ववत् श्रीवैकुण्ठवर्ति कीडाद्रग्रवतारस्वपत्वं शेषानुप्रवेशभगवदनुप्रवेशकृत तदीयविष्रहरूपत्वंचास्य मेरुपुत्रस्यैव

सतो नासंभवदुक्तिकम् । साक्षाद्ररुडेन वैकुण्ठादस्यानयनं मेरुपुत्ररूपेणावती-र्णस्य तस्य शेषमारुतसंवादव्याजेनानयनंचेत्येतावन्मात्रमेव वैषम्यं कल्पभेदायत्तम् अत एव----

> वेंकटाद्विरिति ख्यातः सर्वछोकनमस्कृतः । मेरुपुत्रो महापुण्यः सर्वदेवाभिवन्दितः ॥ वैकुण्ठछोकादानीतो विष्णोः कीडाचछो महान् । गरुत्मता वेगवता स्वर्णमुख्यास्तटे शुभे । वर्तते देवसङ्घेश्च ऋषिसङ्घेश्च पूजितः ॥

इति वेंकटादेः कल्पद्वयसिद्ध मेरुपुत्रत्व गरुडानीत वैकुण्ठलोक-क्रीडाचलत्वयोर्द्वयोर्धमयोः एकविशेष्यसद्भावप्रतिपादनपरं स्कान्दपुराणसप्त-त्रिंशाङ्कचिह्निताष्यायवचनद्वयं संगच्छते ।

एवमेव स्वामिपुष्करिण्याः श्रीवैकुण्ठवर्तिक्रीडावापिकारूपायाः

सरस्वत्यवताररूपत्ववर्णनमपि न विरुध्यते । कचित्करपविशेषे दुश्चरतपश्चर्याकारिण्याः सरस्वत्याः तात्कालिकमनोरथिवशेषपूर्तये स्वामिपुष्करिण्यामनुप्रवेशमात्रस्य भगवता अनुज्ञायत्वमात्रेण तादृशप्रवादोपपत्तेः । नचैतावन्मात्रेण
श्रीवेंकटाचलस्य स्वामिपुष्करिण्यावा प्राकृतत्वशङ्कालेशावकाशः । अन्यथा
तयोः समन्ततः सर्वतोमुख सञ्जोघुष्यमाण लोकोत्ताणपरमपावनाप्राकृत पञ्चोपनिषतत्त्वमय भगवद्त्यन्तप्रियवस्तुरूपताया अनुपपन्नत्वादित्यंशंच स्वयमनुसन्द्धानः परेभ्यश्च सविस्तरमभिद्धानश्च सन् तत एव हेतोः पूर्वं कस्यांचित्
यात्रायां दिव्यसूरिवदेव स्वयमपि श्रीवेंकटादेः पद्भ्धामाक्रमणमसहमानोऽधस्तादेव चिरकालं स्थित्वा श्रीशैलपूर्णार्यानन्तार्यादिभि विशेषतःसंप्रार्थितोऽपि
मुद्धमुद्धर्गन्तुमनभ्युपगच्छन् श्रीवेंकटाचलमाहात्म्यपर स्कान्दपुराणान्तर्गत प्रथमभागस्थ नवमाध्यायवचनैः—

वेंकटाद्रिं गिरि तं तु प्रार्थयेत्पृण्यवर्धनम् ।

स्वर्णाचलमहापुण्यसर्वदेवनिषेवित ॥

```
ब्रह्मादयोऽपि यं देवाः सेवन्ते श्रद्धया सह ।
तं भवन्तमहं पद्भग्रामाक्रमेयं नगोत्तम ॥
क्षमस्व तदघं मेऽद्य द्यया पापचेतसः।
```

त्वन्मूर्धनि कृतावासं माधवं दशयस्व मे ॥ प्रार्थियत्वा नरस्त्वेवं वेंकटाद्विं नगोत्तमम्।

ततो मृदुपदं गच्छेत्पावनं वेंकटाचलम् ॥

इत्येवं रूपैः श्रीवेंकटादेः प्रकारविशेषेण कथश्चिदारोहणाभ्यनुज्ञान-सद्भावंच चिन्तयन् कथिञ्चत् सङ्घत्सङ्कत् भगवन्तमद्भिमारुह्य वन्दमानः

विशेषतः श्रीपद्पुर्यामेव निवासशीलः शैलोपत्यकायामेव श्रीशैलपूर्णायसिनिधौ श्रीरामायणपठनमुपचकमे ॥ तत इत्थं श्रीवेंकटाचलवैभवातिशयं शास्त्रे प्रतिपन्नं सम्यगवगछन्नयं

श्रीरामानुजमुनिः स्वस्य श्रीरामायणाचार्यभूतं श्रीशैलपूर्णार्यं स्वस्यप्रिय-

शिष्यभूतं श्रीशैलानन्तार्यचोभावेवैतौ श्रीवेंकटनाथवैभवंच सम्यग्विज्ञाय अपचारमन्तरेण श्रीवेंकटनाथकेंकर्यं तदीयनिरतिशयमुखोल्लासकरं कुर्वाणौ विलोक्य स्वयमपि संतुष्यन् अन्यान् सर्वान् प्रायशोऽत्यन्तापचारपरायणांश्च

पश्यन् ततः खिद्यन् तेषां तादृशविरुद्धप्रवृत्तिमूलापचारपरिहाराय काश्चि-द्व्यवस्थाः कर्तव्या इति मन्वानः श्रीशैलपूर्णार्यश्रीशैलानन्तार्यावाह्नय भो आर्यो श्रीवेंकटाचले तद्वैभवानभिज्ञानां जनानां स्वछन्दप्रवृत्तिमूलापचारप-

रिहाराय काश्चिद्रयवस्थाः करुपयितुमिच्छामि । ताश्च युवाभ्यामिहावस्यं निर्वर्तनीया इतिच प्रार्थयामि । केचित्कैंकर्यनिरताः केचिद्रह्मणि निष्ठिताः । ध्याननिष्ठास्तपोनिष्ठाः केचिदुद्यानकारिणः ॥

> विम्हालोकनपरा स्तत्रासन्मुनिपुंगवाः । केचिद्धिरौ स्थिताश्चेव नित्यमीशं नमन्तिच ॥

गिरेः परिसरे केचिन्न्यवसन्नित्यमेवहि । पुनरप्यागमिष्याम इति जम्मुः परे तदा ॥ अगस्त्यो भगवांस्तत्र श्रीमद्वेंकटनायकम् । अर्चयन्विविधेः पुष्पे : कृत्वा चोद्यानमुत्तमम् ॥

चिरकालं महाभागः सहशिष्यैर्महामुनिः ।

पिबन्नानन्दपीयूषं न्यवसद्वेंकटाचले ॥

इति वाराहपुराणपथमभाग त्रिपञ्चाङ्कचिह्नितैकविंशाध्यायवचनैः भग-

वतस्संनिधावेव कर्तुमर्हामसंनियौ कर्तुमनर्हाश्च भगवन्मुखोल्लासहेतुव्यापारान् कुर्वतामधिकारिविशेषाणामेव वेंकटाचलोपरि सततसंस्थितेरवगमेन विधा अधस्तादि कर्तुं शक्येषु गुणानुभवादिव्यापारेषु निष्ठावन्तः अधस्ता-

देव स्थातुमर्हिन्ति । उत्सवादिकालेप्वेव परं भगवत्सेवार्थमूर्ध्वे गन्तुमर्हिन्त नान्यथेति व्यवस्था कर्तव्या ।

एवं ।

कन्दमूलफलाद्याश्च नोपभोज्यास्स्वतन्त्रतः । तत्रोत्पन्नास्तु राजेन्द्र यतस्त्वप्राकृतो गिरिः ॥

इति स्कान्दपुराण सुवर्णमुखरीमाहात्म्यभागस्थवचनेन अपाकृते श्रीवेंकटाचले समुत्पनानां भगवन्निवेदनयोग्यतया शास्त्रसिद्धानां कन्दमूला-

कन्दमुलादिवस्तूनि भोज्यानिच हवींषि च ।

दीनां सर्वेषामेव पदार्थानां श्रीवेंकटनाथायानिवेद्यानुपभोज्यतावर्णनात् ।

निवेद्य पुरतो विष्णोस्तत्प्रसादोपजीविनः॥ इतितत्त्रकरणएव पुनःकथनाच । देवालययोग्यतया विष्णवागमसिद्धा**नां** 

सकलपदार्थानां स्थलवासिनो देशान्तरादागताश्च जनाः भगवद्दिव्यालयएव पाकं कारियत्वा श्रीवेंकटनाथाय निवेदनं कारियत्वा तित्रवेदितस्यैव हिवरादेः

स्वगृहार्चामूर्तीनामि निवेदनं ऋत्वा ताहशेनैव हविरादिना तत्तत्कालो-चित ह्वयकव्यादिकर्मस्वस्वदेहयात्रांच कुर्युरिस्यिप व्यवस्था कर्तव्या ।

एवं---

' देवार्पितै र्गन्धमाल्यै ईविषा च महर्षयः।

आचरन्तोऽर्चनां विष्णोरूषुस्तत्र महीधरे ॥

इति ब्रह्मोत्तरखण्ड सप्तमाध्यायगतेन वचनेन गृहार्चामूर्तीनां श्रीवेंकट-नाथसमर्पितगन्धमाल्यादिभिरेवार्चनानुष्ठान प्रतिपादनेन देवारामादिषु स्वात-न्डयेण पूष्पादिग्रहणं गृहार्चाविग्रहाराधनार्थमकृत्वा श्रीवेंकटनाथार्थमेव पुष्पा-

दीनि नीत्वा तस्मै समर्पितान्येव माल्यादीन्यानीय स्वस्वगृहार्चामूर्तीनामपि

दीनिप क्षेत्रवासिनो जनाः स्वस्वगृहेप्वकारयन्तो भगविह्व्यालयएव कारियत्वा भगवते श्रीवेंकटनाथाय निवेधैव गृह्णीयुरिति देवालयायोग्यान् शाकशलाटुप-

इदम्परुक्षणीऋत्य भोग्यतया कियमाणपयःपरमान्नपायससूपापूपा-

समर्प्य तान्येव जनाः स्वयमप्युपयुङ्गीरन्निति व्यवस्था च कार्या ॥

मुखान् अन्नच 'कलावन्नगतप्राणाः प्राणिनः सर्व एवहि ' इत्युक्तरीत्या कलौ सर्वेषां जनानां अन्नाधीनप्राणधारणतया देवालये यथापेक्षाकालं लाभासंभवेन क्षुन्निवारणस्यावश्यंकर्तव्यत्वेनच स्वस्वगृहेषु कारयेयुरितिच व्यवस्था कार्या।

एवं श्रीवेंकटादों वसतां जनानां देहवियोगकाले प्राप्ते प्रागेवाधस्ता-त्रयनं कार्यमिति, अचिन्तितदेहवियोगे प्राप्ते तथाभूतप्राणिदेहा अधस्तादेव नीत्वा संस्कार्या इतिच व्यवस्था कार्या।

एवं—

मृगपक्षिशुकादीनां रूपं कृत्वा परात्परः । क्रीडते रमया सार्घे सूरिभिस्तत्र पर्वते ॥

इति वाराहपुराणप्रथमभागस्थ चतुश्चत्वारिंशाङ्कचिह्नित द्वादशाध्यायस्थ-

वचनेन—

मृगंवा पक्षिणं दृष्ट्वा गन्धर्ववा दिवौकसः । असावेत्र हरिश्चेति विस्मयोत्फुल्लमानसः ॥ अनुजग्मुगिरौ तस्मिन् दिदृक्षासक्तचेतसः ॥

इति तद्ध्यायस्थेनैव वचनान्तरेणच श्रीवेंकटाद्रौ विहरतां मृगपक्ष्यादीनां भगवद्रपतया संभावनीयतावगमेन तामसपुरुषैस्तेषां हिंसा न कर्तव्येति भगवदुत्सवे दिग्वित्योग्यदिन्यनगरवीधिषु चरता पादुकावाहनाद्यारोहणं .न कर्तन्यमिति ।

> इममुत्सवमुद्दिश्य सेवार्थं यस्तु वासतः । कमते पदमेकं तु गन्तुं शेषगिरिंप्रति ॥ पदस्यैकस्य तस्यैव फलं भवति तत्पदम् । वेंकटाचलयात्रायां पदमेकं मुनीश्वराः ! ॥ ब्रह्महत्यादि पापन्नं संसाराणवतारकम् । ऐहिकंतु फलं तस्यद्यवान्तरफलं भवेत् ॥

इति वाराहपुराणपथमभागैकपञ्चाशाङ्कचिह्निकोनविंशाध्यायवचनैः---

उत्सवेषु च देवस्य नारायणगिरिंपति । गच्छिन्ति ये नराः पुण्याः तेषामिष फलं शृणु ॥ यानित्वाद्धते पदानि च मुने नारायणाद्रिंपति स्तोकं स्तोकमिष द्विजाअपि जनास्तेषां फलं यच्छ्णु । यावद्वेंकटशैलमात्मगृहत स्तावत्पदानां कमात् प्रायक्षेव पदे पदे कतु फलं भूयाद्भवि प्राणिनाम् ॥

इति वामनपुराण त्रिचत्वारिशाङ्कचिह्नित चतुर्विशाध्यायवचनेनच ब्रह्महत्यादिपापनिवृत्ति भगवत्पाप्तिरुक्षण संसारनिवृत्त्यादिषु साधनतयोक्त श्रीवेंकटादियात्रायामेव देहयात्राशेषभूतवाहनाद्यारोहणस्यानुचिततया अवग-तत्वेन विशेषतः श्रीवेंकटाद्र्यारोहणसमये पादुकावाहनाद्यारोहणं न कर्तव्य-मितिच व्यवस्था कर्तव्या ।

एवं----

' चण्डालयवनाद्येश्च पतितैः पापिभिर्नरैः । नारोदुं शक्यते दिन्योद्यपाकृतशिलोचयः '॥

इति वाराहपुाणवचनेन ।

चण्डारुयवनाधैस्तु वेदब्राह्मेश्च नास्तिकैः ।

नारोदुमि यः शक्यः पावनः पर्वतोत्तमः । ' इति वामन-पुराणैकविंशाक्कि द्वितीयाध्यायवचनेनच चण्डारुयवनपतितादिनीचानां गिर्यारोहणयोग्यताया असत्वावगमात् चण्डारुादिभिरेतत्पर्वतारोहणं न कर्तव्य-मितिच व्यवस्था कार्या ।

ईदृशविशेषाचारव्यवस्था श्रीवेंकटाद्रौ किय दूरप्रदेश इति चेत्-

' इति पृष्टः शिवः प्राह स्वामिनित्यच्युतं वचः । स्वामिस्त्वया सदा यत्र स्थीयते वेङ्कटेश्वर ॥ तत्रैव देव स्थातव्यं मया वृषगिरीश्वर । इति पृष्टः पुनः प्राह नीलमेघसमद्युतिः ॥ आकल्पंच वसामीह वेंकटाह्वयभूधरे । त्वमप्यत्र मृडानीश महादेव वस प्रभो ॥ उपत्यकायामस्यादेः शोचिप्केशदिगीश्वर ! ।

इति वाराहपुराण प्रथमभागस्थैकोनपञ्चाशाङ्कचिह्नित सप्तदशाध्याय-वचनैः श्रीवेंकटाद्रावाविभवन्तं श्रीनिवासं निषेवितुमागतानां ब्रह्मरुद्रादीनां प्रेषणसमये रुद्रे भवत्सित्रधो मयावस्तव्यमिति श्रीवेंकटनाथं प्रार्थयति भग-वता श्रीवेंकटाद्रेरुपत्यकायां योजनदूरविप्रकृष्टायामाग्नेयदिशि नित्यवासं कुर्वति नियमयता अपाकृते श्रीवेंकटाद्रो श्रीस्वामिपुष्करिणीपभृति कापिस्रती-र्थपूर्वतीरपर्यन्तो भागो भगवत्संनिधिक्षपो देवतान्तरवासान्हं इतिच प्रति-पादनस्य कृतपायत्वात्

> 'वेंकटादिसमं स्थानं ब्रह्माण्डे नास्ति किंचन ।' इति श्रीमान् शेषगिरिध्यायं पावनानां च पावनः॥

इति च श्रीवेंकटाद्रेः समंततस्सर्वोत्कृष्टपरमपावनतया सर्वत्र प्रसिद्धत्वेपि तीर्थस्य परितस्तीरे पुण्ये योजनमात्रके । तपः परममास्थाय न्यवसन् मुनिसत्तमाः ॥

### निरन्तरं हर्षयुक्ता स्तत्प्रसादाभिलाषिणः ॥

प्रदेशो विशेषतः परमपावनो भगवत्सांनिध्यविशेषशास्त्रीत्यध्यवस्य तत्र तपस्यन्तो नित्यवासमाकार्षुरिति सुवर्णमुखरीमाहात्म्यपरभागे प्रतिपादनाच श्रीस्वामिपुष्करिणीप्रभृति योजनदूरपर्यन्तमस्मिन् गिरौ ईहशविशेषाचारमर्यादा स्थापनीयतया अवगम्यते ।

इति वचनेन केचित्परमर्षयः स्वामिपुष्करिणी परितो योजनविंस्तृतः

इत्थं परमपावनं श्रीवेंकटादिस्थलं श्रीवेंकटनाथदिव्यालयमेव संभाव्य

एतःक्षेत्रवासिभि रन्यैश्चावरयमनुष्ठेयतया मया निश्चिता इमा व्यवस्थाः अस्मदिभप्रायानुरोधेन निर्वतियितं स्वयमेव भगवता श्रीवेंकटनाथेन संकल्पः कर्तिव्यः ।

एतासु व्यवस्थासु सतीषु प्रायशो जनानामपचारप्रसङ्गो न प्रसजेदिति मन्ये इत्यवोचत् ।

युक्ता मन्वानौ तौ श्रीशैलपूर्णायीनन्तार्यो भगवता श्रीवेंकटनाथेन अवश्यिममा

ततः श्रीरामानुजमुन्यभिहिताश्शास्त्रसम्मताश्च विशेषाचारव्यवस्था

व्यवस्था निर्वर्तियतव्या इत्यनुसंद्धानो भगवन्तमि भगवन् यतिराजमनोरथं सफलं कुर्या इति मनसा प्रार्थयामासतुः । ततस्तद्वात्त्यां श्रीशैल्पूर्णार्यस्वमे भगवित श्रीवेंकटनाथे सम्मुखमागत्य भोः श्रीशैल्पूर्णार्थ मन्नाथमुनेर्यतिराजस्य शासनानुरोधेन प्राक् केनचिद्धेतुना परित्यक्तयोरिप श्रीसुदर्शनपाञ्चजन्ययोः पुनर्भहणं यथा मदिष्टमासीत् तथा अधुनाऽिप तदीयव्यवस्थान्तराण्यिप मदिष्टान्येवेति भाषमाणे तिममं वृत्तान्तमाकण्ये प्रबुद्धः श्रीशैल्पूर्णार्थः तिममं वृत्तान्तं पण्डितपामराणां सर्वेषां विदितं भगवतेव कारियतुमनाः परिदने भगवत्संनिधिमुपगम्य भो भगवन् श्रीवेंकटशैल्नाथ श्रीनिवास सेषा भवता मम स्वमे कृता दिव्याज्ञा प्रत्यक्षतः सर्वलोकविदिता कर्तव्येति प्रार्थयामास ॥ तदानीं श्रीवेंकटनाथोऽिप कंचनभक्तमाविष्टः भो जनाः मदीयामिमां दिव्याज्ञां

सर्वे भवन्तः समाकर्णयन्त् ।

अहं पुरा श्रीरामकृष्णाद्यवतारेषु वसिष्ठादिगुर्वाज्ञामिव अधुना श्री-

भाष्यादिशवन्धनिर्माणमुखेन मदीयं सर्वस्मात्परत्वं सम्यक् प्रकाशितवतो मह्यं सुदर्शनपाञ्चजन्यावि प्रदत्तवतः श्रीभाष्यकारस्यापि दिव्याज्ञामादृत्यानुति-ष्ठाप्ति । मामाश्रितास्सर्वेऽपि श्रीभाष्यकारदिव्याज्ञासिद्धान् सर्वान् व्यवस्था-विशेषान् मदभिमतान् ज्ञात्वा निश्शक्कं समाचरन्तिवति प्रोवाच ।

ततस्तत्रत्यास्सेर्वऽपि जना स्तामिमां श्रीवेंकटनाथदिव्याज्ञां समाकण्यं संह्रष्टास्तदानीं श्रीवेंकटनाथस्य अन्तरङ्गिकंकरेण भगवत्येरितेन विम्बाधरनामा अर्चकवर्येण श्रीशठकोपमुद्भृत्य सर्वेषां मस्तकं निक्षिप्य मो भागवताः अस्मिन् श्रीवेंकटाचले श्रीवेंकटनाथस्य अभिमताः शास्त्रस्यचानुमताः श्रीमाप्यकारकृता इमा व्यवस्था अनुतिष्ठन्तो जना भगवद्त्यन्तिष्ठयतमाः परमभागवताः स्युः अननुतिष्ठन्तश्च जना भगवद्विव्याज्ञारूप वेदशास्त्रवाह्याः स्युरिति नियमिता-स्तन्तो यथोक्ताः श्रीरामानुजमुनिकृता व्यवस्था यथावदनुतिष्ठन्तोऽवर्तन्त । अथ श्रीवेंकटाद्रौ पुष्पमालादिपरिग्रहनिषेधवृत्तान्त उच्यते—

इत्थं भगविद्वाज्ञया भगवद्रामानुजक्कताश्शास्त्रानुगुणा विशेषतो

भगवन्मुखोल्लासकरीः व्यवस्थाः सर्वेषु जनेष्वकपटमनुतिष्ठत्सु श्रीशैक-पूर्णायिशिष्ये किस्मिश्चिद्वैष्णवे प्रकृतिवश्यतया किस्मिश्चिद्विषसे श्रीवेंकटना-थाय असमिपितामेव पुष्पमालां शिरिस दधाने स्थिते तद्राव्यां श्रीशैलपूर्णायस्वमे भगवित श्रीवेंकटनाथे प्रत्यक्षतः सम्मुखे स्थित्वा भोः श्रीशैलपूर्णाय भवच्छिष्यः प्रकृतिवश्यस्सन् मम परिमलद्रोहमका-धीदिति बुवाणे श्रीशैलपूर्णायस्तिममं वृत्तान्तं श्रुत्वा प्रबुद्धः परिदेने भगवत्स-विधि गत्वा भगवित्तःप्रभृत्यन्यहं भवन्माल्यानि कस्मैचिदिप न प्रदिश । किलदोषेणानुकृलानामिप प्रतिकृलवुद्धिजननात् अस्मिस्थले बह्वमर्यादाप्रसङ्को भवेत् ।

भवति श्रीवेंकटाद्रौ कस्मैचिदपि मालामप्रदिशति जनानां भगवत्स-मर्पितामेव मालां धारयामीति वश्चनाकरणायोगेन राजदण्डमयादमर्यादापस- इस्य नावकाशोभवति ततश्चािसन् श्रीवेंकटादौ पुष्पमालाधारणस्यैव प्रतिषेधे राजदंडवशतएव सिद्धसति तत्पूर्वकपाकृतसकलभोगोपि संकुचितो भवति॥ अतः एतन्मदीयापेक्षितनिर्वर्तनाय दृढतरं सङ्गल्पं कुर्विति प्रार्थयामास।

ततो भगवानिप श्रीनिवासः तदीयं विज्ञापनं श्रुत्वा अर्चकमुखेन भोः श्रीशैलपूर्णीयं मदीयार्चावतारपरिग्रहस्य आश्रितमनोरथपूरणैकफलत्वात् भवदीय-मनोरथनिर्वर्तनाय मया धृतानि पुष्पमाल्यादीनि अद्यवभृति न कस्मै

दास्यामि । ततः इतः प्रभृति मया धृतोज्ञितपुष्पमाल्यादीनि परिवारदेवेभ्यो

देयानि वाप्यादिषु वा निक्षेप्तव्यानि इति स्फुटतरमाज्ञां चकार ॥

तत इमं वृतान्तं शृण्वन् यतिराजोऽपि संद्यतोष ।

अथ श्रीवेंकटाद्रौ सर्वदा स्थित्वा श्रीवेंकटनाथिद्व्यैश्वर्यपिर-पालनाय स्वप्रतिनिधितया प्रथमं श्रीभगवद्रामानुजम्रिनस्थापितस्य श्रीसेनापितयितनाम्नो नैष्ठिकब्रह्मचारिण एकाङ्गिवर्यस्य वृत्तान्तः उच्यते—

श्रीसेनापितयितनाम्नो नैष्ठिकत्रह्मचारिण एकाङ्गिवर्यस्य वृत्तान्तः उच्यते— भगवान् श्रीरामानुजमुनिः पूर्वोक्ताचारिवशेषव्यवस्थानां करणानन्तरं

श्रीशैलपूर्णायशिष्यस्य कस्यचिद्वैष्णवस्य कलिदोषवशेन पूर्वोक्तव्यवस्थाविशे-षातिलङ्घनप्रसङ्ग च दृष्ट्वा यथावत्पूर्वोक्ताचारविशेषव्यवस्थानां स्वयमनुष्ठानाय स्थलवासिनां तदा तदा दर्शितव्यवस्थाविशेषान् महाभ्युदयफलान् ज्ञापित्वा तैरनुष्ठापनाय तदा तदा देशाधिपते राज्ञः श्रोवैष्णवधर्मोपदेशपूर्वकं श्रद्धां संजनय्य तन्मुखेन श्रीवेंकटनाथदिव्योत्सवादिलक्षणेश्वर्यसमृध्यभिवर्धनाय

च अस्मिन् दिव्यदेशे नियतस्थायिना विरक्ताधिकारिणा केनचिद्भवितव्यर्मिति चिन्तयन् श्रीशैलपूर्णार्यश्रीशैलानन्तार्यावुभाविप समाह्य भो आर्यो अस्मिन् दिव्यदेशे श्रीवेंकटनाथिदव्यैश्वर्यपरिपालनाय लोकानामपचारपरिहाराभ्युदय-विशेषहेतुतया अस्मत्कृतविशेषाचारव्यवस्थानां यथावत्परिपालनाय च श्रीभग-

विह्न्यालयस्विपरिकरिनयन्तृतया वैराग्बप्रधानः कश्चिद्धिलक्षणाधिकारी अस्मिन् दिन्यदेशे नियतवासी स्थापनीय इति चिन्तयामि ॥ भवद्भयां सततगुणानुभवकेंकयेंकपरायणाभ्यां भगविद्द्ध्यालयपिकर गुणागुणसाक्षात्करण तदनुगुणिक्षक्षणाद्यसिहिष्णुभ्यां तत्तत्कालेषु भगविद्द्ध्या-लये नियमितः संनिधाय तत्तत्कालोचितकार्यवैयाकुलीमूलपरिश्रमस्य दुस्सहतया दुष्करतया च भवित्रयाम्यतया भवदाज्ञानुविधायिनं कंचित् यथोक्तकार्यनिवेहणपरं विरक्तमधिकारिणं स्थापयितुमिच्लामि । तदत्र सम्म-न्यमानाभ्यां भवद्भ्यां मयाऽद्य स्थाप्यमानः पुरुषः स्वाधिकारात्प्रमत्तो यथा न स्यात्तथाऽनुपालनीयः । नचाहमत्रैव दिन्यदेशे नियतं स्थातुं शक्ष्यामि येनाहमेवैनमित्थमनुपालयेयमित्यभिधाय—

> वर्णिनो नैष्ठिकी बुद्धिवैराग्ये यदि दृश्यते । संकल्प्य बुद्धि तां धीरः काषायं धारयेत्पटम् ॥

इति पारमेश्वरसंहितावचनोक्तरीत्या ब्रह्मचारिणः आश्रमान्तरिवरक्तस्योध्वरेतसो मन्त्रपुरस्सरं काषायवस्त्रं धृतवत एव नैष्ठिकब्रह्मचारिरूपत्वात् ताहरोऽधिकारी कश्चन संपादनीय इत्यिभदिधानः तदानोमनन्तार्यशिष्यमेकं ब्रह्मचारिणं गुरुकुलवासश्रद्धालुतया सर्वदा तदीयसंनिधी कैंकर्येकपरायणं वैराग्यशीलं दृष्ट्वा तमाहूय हितोपदेशं कृत्वा स्वाभिमतपद्धत्या काषायशाटीं परिगृहीतुं श्रीवेंकटनाथिद्वयालये यथोक्तरीत्या सकलकेंकर्यं निर्वतियितुं चाभ्युपगमय्य अनन्तार्यणाप्यनुज्ञां तस्मै दापियत्वा नैष्ठिकब्रह्मचर्याक्रत्या यथोक्तवचनसिद्धं काषायवस्त्रं यथाविधि मन्त्रपुरस्सरं धारियत्वा विष्वक्सेन-वद्भगवदीयसर्वकैंकर्यधुरंधरतया सन्यासा श्रमाक्रयोस्त्रिदण्डकाषाययोरेकस्य काषायवस्त्रत्यां वेराग्यलक्षणस्य धारणेन च विष्वक्सेनेकाङ्गीति सेना-पतियतिरितिच संज्ञां च दत्वा भो एकाङ्गिन् यथा श्रीवेंकटनाथिद्वयैश्वर्यस्य यथा हानिः नस्यात् यथा च भगवत्संनिधिकैंकर्यपराः नापचारं कुर्युः तथा हितोपदेशं कृत्वा तैः स्वामिकैंकर्यं निर्वतिय ।

श्रीवेंकटनाथस्य भगवतो दिव्यमङ्गरुविम्रहाय दिव्याधरायच अहीत् सर्वानौपचारिकसांस्पर्शिकाभ्यवहारिकानितकल्याणतमान् भोगान् यथा विधि निर्वर्तय। देशाधिपतेः भगवद्धर्माभिरुचिं तदा तदा तन्निकटं गत्वा प्रवर्धय । तन्मूलकतया प्रमुषितान् धर्मानाविभीवयन् अपूर्वीश्च तत्तद्देशकाल-समुचितान् धर्मान् संजनयन् विद्यमानांश्च धर्मानभिवर्धयन् श्रीशैलपूर्णार्या-नन्तार्ययोः श्रीवेंकटनाथनिरतिशयकैंकर्यधुरंधरयोः निरतिशयभगवत्प्रीतिभाज-नयोराज्ञां च शिरसा अनुवर्तयन् श्रीवेंकटनाथदिव्यैश्वर्यं सम्यक् परिपालयेति नियुज्य श्रीरामावतारे हनुमत एव भगवतो निरवद्यनित्यकैंकर्यधुरंधरतया तदभिमानलाभाय तदीयदिव्यालयसंनिधावेव मठमपि वासाय परिकल्प्य श्रीरामायणप्रन्थशान्तिकाले श्रीशैलपूर्णार्यप्रसादितं स्वाराध्यभूतं भगवन्तं श्रीाचक्रवर्तिकुमारमपि तत्र संस्थाप्य तदाराधनैकपरायणं च तं कारियत्वा भगवत्कैं कर्यधुरं धरस्य श्रीचक्रवर्तिकुमाराराधनैकतत्परस्यास्य प्राकृतथाविध-पद्भागिहनूमत्संबन्धिरुक्षणान्येव भगवत्केंकर्यध्रन्धरस्वाभिव्यञ्चकासाधारणरुक्ष-णानि समुचितानि हनुमद्भिमानपोषकतया निरवद्यभगवःकैंकर्यरक्षणपरिकर-भूतानिचेत्यनुसंधाय हनूमन्मुद्राङ्गुलीयकमेकं हनूमन्मुद्राङ्कितां भगविद्दिःयालय कवाटबन्धनयन्त्रकुञ्चिकामेकां हनूमन्मुद्राङ्कितां एकां घण्टां हनूमन्मुद्रांकित-पताकमेकं ध्वजं च निर्माप्य श्रीवेंकटनाथ संनिधौ समर्प्य तन्नियमनमुखेन तस्मै दापियत्वा ततः प्रभृति कैंकर्ययात्राकालेषु तद्भण्टानादेन तेन ध्वजेन च साकं गमनं कार्यमिति हनूमन्मुद्रांगुलीयकेन कोशागार धान्यागार भगवद्दिव्यालयादि द्वारबन्धन कवाटयन्त्रेषु द्रव्यभूषणादिमञ्जूषासु विशेषतः संरक्षणीयसर्वस्थलेषु च रक्षणपरिकरतया मुद्रणं कर्तव्यमिति हनूमन्मुद्रांकितकवाटबन्धनयन्त्र-कुञ्चिकया च प्रतिदिनं सायं प्रातः भगवदाराधनसमाप्तिकाले भगविद्दव्यालय-कवाटबन्धनयन्त्रयन्त्रणं कार्यमिति च सर्वतो भगवद्दिन्यैश्वर्यसंरक्षणार्थान्यवस्थाः कृत्वा स्वचरणकमलसेवकं यादवराजमाहूय भो यादवराज अनुदिनमभिवर्ध मानमहाकलिकोलाहलबलेन श्रीवेंकटनाथदिव्यैश्वर्यस्य सर्वतः क्षतिमार्शकते मामकीनं चेतः । तदिमा व्यवस्था अहमकार्षम् । ता एता व्यवस्था यथा-कमं निर्वर्तय । यथा चैते सर्वे परिजनपरिचारका अस्य विष्वक्सेनैकाक्किनो मत्प्रतिनिधितया मया नियमितस्य सर्वात्मना विधेयाः स्युः ॥

यथा चैतदीयशासनातिलङ्घने स्वाधिकारात्प्रच्यावनीयाश्च स्युः तथा त्वं निपुणतरोप्रशासनपत्रिकां सुदृढां कुर्याः । एवमीदृशाधिकारिणः कदाचि-दितपत्तौ स्वाधिकारादनवधानतोऽतिवृत्तौ वा ममापि माननीययो रितमहतो-महनीययोः श्रीशैलपूर्णार्यानन्तार्थयोरनुमितमादृत्य अन्य एव तादृशः कश्चित्त-स्थाने स्थाप्यताम् ॥

ईदृशस्य कस्यचिद्धिकारिणोऽसत्त्वे स्वामिकैंकर्यं निरवद्यं न निव-तेत । तस्माद्वश्यमेव यथोक्तरीत्या शाशनपत्रिका कर्तव्येति नियम्य तेन तादृशशासनपत्रिकां च कारियत्वा सर्वानर्चकपरिचारकान् साधिकारिणस्तस्य एकाङ्गिनो विषेयान् कारियत्वा तेन सर्वमिष श्रीवेंकटनाथकैंकर्यं यथामनोरथं निवर्तियामास ॥

इत्थं श्रीरामानुजमुनिः स्वस्थाने श्रीसेनापितयत्यपरनामानं विष्वक्से-नैकाङ्किनं स्थापियत्वा श्रीशैलपूर्णार्येण स्वस्मै प्रसादितं श्रीचकवर्तिकुमारमि तेनाराधनीयं व्यवस्थाप्य निश्चिन्तहृद्यः प्रागेव श्रीपदपुर्यो प्रतिष्ठापितस्य श्रीगोदादेवीसमेतस्य श्रीचित्रकृटाधिनाथस्य श्रीगोविन्दराजस्यापि दिव्यैश्वर्ये निर्विष्ठं निर्वर्तनीयमिति यादवराजमाज्ञाप्य श्रीरङ्गनगरीं गतः तदातदा श्रीवेंकटादिवैभवं विचारयन्नासीत्।

अथ श्रीवेङ्कटाद्रौ श्रीभगवद्रामानुजम्रुनिस्थापित श्रीवेंकटनाथ-शठकोपयतीन्द्र वृत्तान्तः उच्यते ॥

श्रीशेषावतारभृतः श्रीभगवद्रामानुजमुनिः सकलदिब्यदेशपरिरक्षणैक-परायणः श्रीवेंकटाद्विदिव्यदेशप्रत्यपि कृतायु बह्वीषु यात्रायु प्रथमयात्रायां विट्ठलदेवनामानं कंचिद्राजानमन्तरक्तं किंकरीकृत्य तन्मुखेन वृत्यर्थं बाल-मण्ड्यनामानं कंचननदीमातृकं श्रामं दापियत्वा निजचरणकमलसमाश्रितान् कित्पयश्रीवेष्णवान् श्रीपदपुर्यो आवासयन् तेभ्यस्सकलतत्त्वार्थानुपदिशन् दिव्यसूरिवत् पुराणसिद्धशुकादिपरमिषगण प्रह्लादादि भागवतगणाम्बरीषादि राजर्षिगणवच श्रीवेंकटादिं श्रीशेषावताररूपतया श्रीवेकुण्ठलोकागताप्राकृत-

भगवत्कीडाचलरूपतया भगवतो विष्णोरेव दिञ्यमृतिरूपतया च पुराणप्रति-पन्नं स्वयमप्यारोदुमसंमन्यमानोऽघः प्रदेशादेव श्रीवेंकटनाथमङ्गलाशासनमपि कुर्वाणः उपत्यकायां श्रीपद्नगर्यामेव कंचित्कालं स्थितः ततः श्रीवेंकटाचला-दवरुद्य बहुभिः श्रीवैष्णवैस्सह समागतेन प्राग्दाविडब्रह्मसंहितार्थान् व्याख्यान-कारुक्षेपसमयकृतस्वीयदिव्याज्ञयैवेह समागत्य नन्दनवनतडागादि केंकर्य कृत्वा अनुदिनमतिपुरभितुलसिकाकुयुममालिकादि समर्पणकैंकर्येण भगवन्तमानन्द-यता ततो निरतिशयभगवत्करुणाप्रवाहपरिणाहभाजनेन अनन्तार्येण बहुधा अभ्यर्थितः श्रीवेंकटगिरिमारुख भगवद्दिन्यालयस्य दक्षिणपश्चिमायां दिशि स्वनियमनानुरोधिना अनन्तार्येण कृतनन्दनवनतडागादिकमभिवीक्ष्य संतुष्टः तं करुणाशीलकटाक्षधारासार सेचनालिङ्गनादिभिरभिनन्य स्वामिपुष्करिण्याः स्नात्वा श्रीवराहभगवन्तं श्रीवेंकटनाथंचाभिवन्य श्रीभगवद्यासुनसुनिनियमनेन चिरकालात्प्रागेवेह समागत्य भगवद्भिषेकतीर्थानयनादिकेङ्कर्येण श्रीवेंकट-नाथमानन्दयतः स्वमातुलस्य श्रीशैलपूर्णायस्य नियमनेन दिनत्रयमनशन एवो-परि भगवन्तमभिवनदमानः स्थित्वा ततोऽवरुद्ध श्रीपदपुर्यामेव संवत्सरमुषित्वा श्रीशैलपूर्णार्यसमीपे श्रीरामायणविशेषार्थानधिगम्य तत्तत्कालसमुपस्थित केंद्भर्य-विशेषां ध कुर्वाणः पुनः श्रीरङ्गं जिगमिषुः श्रीवेंकटनाथमभिवन्य लब्धानुज्ञः स्वविरहासहिष्णवे स्वात्यन्तप्रियशिष्यायानन्तार्याय यथाविधि स्वीयदिव्यमङ्गरू-विम्रहं कंचिद्वतार्य सम्यगालिङ्ग्य दत्वा श्रीशैलपूर्णार्यात् गोविन्दभट्टार्यमुद्क-धारापूर्वकं लब्ध्वा तमपि नयन् सपरिवारं श्रीरङ्गमेव जगाम ॥

ततोऽपरस्यां यात्रायां स भगवान् श्रीरामानुजमुनिः शैवजनकृत श्रीवेंकटनाथदेवतान्तरत्ववादकोलाहलपरिहारार्थमागतो निर्धूतनिखिलशैव-वादकोलाहलो देशाधिपतिं यादवराजमन्तरङ्गिकरीकृत्य विमानमण्डप-गोपुरादिकैंकर्याणि कृत्वा श्रीचित्रकूटाधिनाथं श्रीगोविन्दराजं देवाधिदेवेन स्इ किमिकण्ठचोलोपद्रवत आगतं श्रीपदपुर्यो प्रतिष्ठाप्य तदीयमहिषीत्वेन भूदेवी-रूपं वामहस्तविलसत्कह्वारां श्रीगोदादेवीं भगवतो दक्षिणपार्थे प्रतिष्ठाप्य तदीयमहोत्सवादीन् श्रीवेंकटनाथदिव्योत्सवाबिरोधे निर्वर्तनीयान् व्यवस्थाप्य तत्कालप्रसक्तान्यनेककेंकर्याण्यपि कुर्वाणः पुनः श्रीरक्तं जिगमिषुः श्रीशैल-पूर्णार्यानन्तार्यो पुरस्कृत्य श्रीवेंकटाद्रौ श्रीरामदूतस्य हन्मतोऽमे मठं कंचित् विवास तत्र प्राक् स्वस्य श्रीरामायणशान्तिकाले श्रीशेलपूर्णार्येण प्रसादीकृतं श्रीचक्रवर्तिकुमारं तत्र स्थापयित्वा स्वप्रतिनिधितया तदाराधनाय श्रीवेंकट-नाथसविकेंकर्यनिर्वाहायच अनन्तार्यशिष्यं गुरुकुलवासश्रद्धालुतया तदीयसंनिधावेव सततकेंकर्यपरायणं कंचन नैष्ठिकब्रह्मचारिणं पारमेश्वरसंहितोक्तरीत्या यथाविधि काषायशाटिकाप्रदानेन एकाक्तिशब्दानिरुपनीयं सेनापतियतिनामा संज्ञितं हन्त्रमन्मुद्राङ्किताङ्कुलीयकघण्टाध्वजकुञ्चिकादि कतिपयविशेष-लक्ष्मणसंपन्नं कारियत्वा तिस्मन्मठे संस्थाप्य यादवराजेन श्रीवेंकटनाथिद्वयान्त्र्यसंबन्धिनः सर्वान् परिजनपरिचारकान् साधिकारिणः सर्वात्मना तस्य विषयमावमापन्नान् कारियत्वा श्रीशैलपूर्णार्यानन्तार्यवशवर्तिनं च तं कारियत्वा तावनुज्ञाप्य स्वयं निश्चिन्तहृदयः श्रीरङ्गनगरं जगाम ॥

इत्थं विष्वक्सेनैकाङ्किना श्रीसेनापितयत्यपरनाम्ना श्रीशैलपूर्णार्था-नन्तार्याभ्यामनुपाल्यमानेन यथाविधि श्रीवेंकटनाथसर्वकैङ्कर्यजातं निर्वर्थ-मानमाकर्णयन् श्रीरामानुजमुनिः तदा तदा आगत्य स्वयमपि संपश्यन् संतु-तोष ॥

ततः कस्यांचियात्रायां स भगवान् रामानुजमुनिः श्रीवेंकटादिमागत्य श्रीवेंकटनाथमभिवन्दमानस्तदानीं विश्वत्युत्तरशतद्वयाधिक चतुस्सहस्रीसंख्येषु [४२२०] कल्यब्देषु एकचत्वारिशदधिक सहस्रसंख्येषु [१०४१]
शालिवाहनशकाब्देषु च गतेषु स्वात्मानं द्वयाधिकशतवर्षवयस्कं जानलनन्तार्यमाह्य भो अनन्तार्य द्वयाधिकशतवर्षवयस्कोऽहमभूवम् । इतः परमिह्रासक्रदागन्तुं न शक्ष्यामि । श्रीशैलपूर्णार्यश्च सपुत्र एव परमंपदमगात् ।
तस्मात् त्वमेकं एवाद्यात्र श्रीवेंकटनाथकैंकर्यधुरंधरः पट्षष्टिवर्षवया वृद्धशिराश्चासि । अतः त्वमेव चात्रत्यान् सर्वान् श्रीवेंकटनाथकैंकर्यपरान् निर्वोद्धमर्दिस ।

अयंच तावकीनः सेनापितयत्यपरनामा विष्वक्सेनैकाङ्की मदीय-श्रीचकवितिकुमारभगवदाराधकतमा श्रीवेंकटनाथकैंकर्यधूर्वहतयाच प्राद्यया नियमितो नैष्ठिकब्रह्मचारीचैकाकी सर्वकैङ्कर्यभारं वोढुं न शकोति । अत एनं परिवाजकाश्रमेण संयोज्य प्रधानीकृत्य एतत्सहायतया त्रिचतुरानन्याने-काङ्किनश्च कल्पियित्वा तांश्चेतदधीनान् कृत्वा तैस्सर्वेः सम्यक् श्रीवेंकटनाथ-केंकर्यं निर्वतियितुमिच्छामि ।

एवं श्रीशठकोपदिव्यसूरेः श्रीमुखसूक्ताख्य द्राविडब्रह्मसंहितायां तृतीय-काण्डे तृतीये श्रीमुखसूक्ते श्रीवेंकटनाथस्य येन येन घातागच्छति तेन तेन सह गच्छती ''ति श्रुत्युक्तरीत्या सर्वदेशसर्वकालसर्वावस्थासु सहचरीभूय समुचितसर्वविधकैङ्कर्याणि कुर्योमिति मनोरथं कुर्वाणस्य तथाविधमनोरथ-निवेहणाय तन्नाम्ना कंचनात्र स्थापयित्वा तेन श्रीवेंकटनाथसर्वविधकैङ्कर्यं कार-यितं चिरात्प्रभृति कांक्षामि ।

तत एनमेव तावकीनं सेनापितनामानं विष्वक्सेनैकािक्कनं परिवाजकाश्रमं प्रापय्य तन्नामयुतं च कारियतुमिच्छािम इत्यभिधाय तेनानुमोदितस्सन्
विकािरसंवत्सरे मकरमासे शुक्कपक्षे शुक्रवासरे शुभमुहूर्ते विष्वक्सेनैकािक्कने
यथािविधि परिवाजकाश्रमं दत्वा श्रीवेंकटनाथशठकोपयतीन्द्र इति संज्ञां च
विधाय तमेव स्वमठे प्राधान्येन श्रीचक्रवितिक्रमाराराधकतया निवेश्य तेनैवानन्तार्यशिष्याणां चतुर्णामेकािक्कशाटीद्रिपियत्वा तान् श्रीवेंकटनाथकेक्क्र्येंकपरायणान् तदनुयाियनश्च कृत्वा सर्वानेतान् सर्वात्मना अनन्तार्याधीनांश्च कारियत्वा यादवराजमाह्य भो यादवराज द्वयाधिकशतव्र्षवया वृद्धोऽहं इतःपरं
यावहेहपातं श्रीरक्क एव वर्तितुमिच्छािम । असक्विद्धागन्तुमिप न शक्नोिम,
तस्मादेनमनन्तार्य पुरस्कृत्य अनेन शठकोपयतीन्द्रेण चतुिभेरेतेरेकािक्किभिस्समेतेन श्रीवेंकटनाथकेक्क्र्यं कृत्स्वमिप त्वमेव सम्यिक्वितियितुमिर्हिस ।

महाकिलदोषवशादास्तिकानामि दोहबुद्धिः संजायेत । अतः एते-विरक्ताः केक्क्येंकपरायणाः केक्क्येपरामर्शे विनियुक्ताः श्रीवेंकटनाथद्रव्यायव्यय- दिव्यम्षणादिविषये शठकोपयतीन्द्रसंबन्धिजनैरप्येकं लेख्यं लेखनीयतया व्यवस्थाप्य मन्दिरकार्यदर्शिभिरधिकारिभिः भगवद्वव्यापहारो यथा न क्रियेत तथा व्यवस्था कर्तव्या ।

एते च चत्वार एकाङ्गिनः प्राङ्नियमितस्य सेनापतियत्यपरनाम्न एकाङ्गिन एकस्य स्थाने परस्परसहकारितया तत्तत्कार्याणि सुखेन कर्तुं निय-मिताः । एतस्सह सर्वकैङ्कर्यकारितया सकलकेङ्कर्यनिर्वाहपुरंघरतयाच अयं शाटकोपयतीन्द्रो नियमितः ।

एतमनन्तार्थे पुरस्कृत्य संबेरेतैर्यथावत्केङ्कर्यजातं निर्वर्त्यमानमनुपाल-यस्व ।

अयं चानन्तार्या भगवतो वेंकटनाथस्य निरितशयक्रपापात्रभृतोऽस्म-दत्यन्तिप्रयतमः शास्त्रार्थवित् शास्त्रार्थभूततत्तद्धर्माचारव्यवस्थापनकुशरुः आचार्थपदिनिर्वाहितया अस्माभिनियुक्तश्च ।

तस्मादेनं पुरस्कृत्य एतन्नियमनानुरोधेनैव सकलशास्त्रीय धर्ममर्यादा भगवन्मन्दिरे निर्वर्तनीयाः ।

ईदश आचार्यपदिनर्वाहिणः पुरुषाश्च दिव्यदेशेष्ववश्य सत्कृत्य वंशतः स्थापनीयाः । अन्यथा सकलशास्त्रीयधर्ममर्यादोच्छेदपसङ्गात् ।

अत एवचास्माभिः शास्त्रीयधर्ममर्यादास्थापनाय विद्याभिजनादिभि-मीननीयाः चतुस्सप्ततिसिंहासनाध्यक्षा ब्रह्मविदम्रेसराः शास्त्रार्थप्रवचनपरा आचार्यपुरुषाः समंततः संस्थापिता आचार्यपदं निर्वहन्ति ।

उक्तंद्याचार्यरुक्षणं पाद्मोत्तरखण्डे प्रथमेऽध्याये —

आचार्यो वेदसंपन्नो विष्णुभक्तो विमत्सरः । मन्त्रज्ञो मन्त्रभक्तश्च सदा मन्त्राश्रयः शुचिः ॥ सत्संपदाय संयुक्तो ब्रह्मविद्याविशारदः ।

अनन्यसाधनध्येव तथानन्यप्रयोजनः ॥

न्नासणो वीतरागश्च क्रोधलोभिववर्जितः । सद्भृतो शासिताचैव मुमुक्षः परमात्मवित् ॥ एवमादिगुणोपेत आचार्यस्समुदाहृतः । आचारे शासयेबस्तुं स आचार्य इतीरितः ॥ इति ॥

हारीत विशिष्टपरमधर्मशास्त्रेऽपि द्वितीयाध्याये उक्तम्—

आचार्यं संश्रयेत्पूर्वमनघं वैष्णवं द्विजम् । ग्रुद्धसत्वगुणोपेतं नवेज्याकर्मकारकम् ॥ सत्संप्रदायसंयुक्तं मन्त्ररत्नार्थकोविदम् । ज्ञानवैराग्यसंपन्नं वेदवेदाङ्गपारगम् ॥ ग्ञासितारं सदाचारे सर्वधर्मविदां वरम् । महाभागवतं विष्रं सदाचारनिषेविणम् ॥ आलोक्य सर्वशास्त्राणि पुराणानि च वैष्णवः । तद्र्थमाचरेद्यस्तु स आचार्य इतीरितः ॥ इति ॥

एवं----

आचिनोति हि शास्त्रार्थानाचारे स्थापयत्यपि । स्वयमाचरते यस्तु स आचार्योऽभिधीयते ॥

् इत्यादि वचनान्तराण्यपि द्रष्टव्यानि ।

इत्थमुक्तरुक्षणाः आचार्यपुरुषाः प्रतिदिव्यदेशं तत्तिह्व्यदेशधर्मपरि-पारुनाय अवश्यं वंशतः संस्थापनीयाः ।

ईदृशपुरुषाणामभावे दिञ्यदेशधर्ममर्यादा विलुप्येरन्नेव । अतः ईदृश-रुक्षणसंपन्नानामग्रेसरमेनमनन्तार्थे पुरस्कृत्येव तत्तद्धर्मकार्याणि इह निर्वर्त-नीयानि ।

भगवत्परिजनपरिचारकेषु तत्तद्भगवत्परिचर्याकरणार्होनर्हताहेतुचरित्र-विलोकनेन कदाचिदनेन, कस्यचित्परिग्रहः परित्यागो वा ज्ञाप्यमानो निश्शक्क-मवश्यं कर्तव्यः । ईदशाश्चाचार्यपदिनर्वाहिणः पुरुषास्तत्तत्तिह्वयदेशसंरक्षण श्रीवैष्णव-धर्माभिवर्धनैकप्रयोजना इत उपरिष्टादिप काले कदाचित् केचिदागताः इह वासरिसका भवन्तिचेत्तेऽप्येतिह्व्यदेशपरिपालकतया सन्द्वर्येह स्थाप-नीयाः।

दुर्लभाहीहशाः पुरुषाः । त एते माननीयतमाः पुरुषा भगविद्-व्यालयगोष्टीसत्कारप्रसङ्गेष्वमतः सत्करणीया मन्दिरोपजीविभ्यः परिजनपरि-चारकेभ्यः ॥ तत्रापि बहूनां समवाये यथायोग्यं क्रमेण सत्कारः कार्यः । यथोक्तं शाण्डिल्यविशिष्टधर्मशस्त्रे चतुर्थाध्याये—

> प्राप्तान् भागवतांस्तत्र गुरुपूर्वं यथाविधि । अर्चयेत्परया भत्तया द्रव्येरर्ध्यादिभिक्शुभैः ॥ इति । यस्य यस्याधिकं दृष्टा भक्तिर्ज्ञानिकिया मया । तं तं समर्चयेत्पूर्वं यथाईं क्रमयोगतः ॥ इति च ।

तस्मादिहाद्य वर्तनशीलस्य आचार्यपदिनर्वाहिणोऽनन्तार्यस्य संप्रिति-नियमितस्य श्रीवेंकटनाथसर्वकैङ्कर्यधुरंधरस्य शठकोपयतीन्द्रस्य तत्सहा-यतया नियमितानां तत्समशीलकैङ्कर्यनिर्वर्तनैकपरायणानाममीषामेका-ङ्गिनांच यथाई क्रमेण सत्कारः कार्यः पूज्यपूजाव्यतिक्रमस्य अपूज्या-प्रिमपूजनस्य च महानर्थकरत्वं महाभारत राजसूयसदः प्रकरणस्थ भीष्मवचना-दिभिरपि स्पष्टमवगम्यते।

तस्मात् अर्हत्तमाग्रिमपूजनाभिहत्यनर्हाग्रिमपूजनरुक्षणव्यतिक्रमोऽहं-कारादिभिने कदाचित् केनचिदाचरणीय इति यादवराजं नियम्य तेन तथा व्यवस्थां कारयामास ।

त एत आचार्यपुरुषा वंशपरंपरया दिव्यदेशपालकतया स्थापनीयाः ॥
यतीन्द्रैकाङ्गिनश्चोत्तरोत्तरमित्थमेव इयन्त एव वा कालविशेष देशविशेषायत्त
वैभवातिशयमूलकार्यवाहुरुये त इतोऽप्यधिकावा संस्थापनीयाः तत्तत्कालकार्यनिर्वाहिभिः ।

एतेष्वित्थं स्थाप्यमानेषु ये पुनः किलदोषाद्वा प्राचीनप्रबस्कर्मवस्राद्वा कदाचिद्रत्पथगामिनः स्युः ते तदितरेः समुचितदेशकारुचरितज्ञैर्धार्मिकाप्रेसरेर्बद्वविद्रप्रेसरेर्स्पवरिप संहतैः धर्मस्रोपालोचयद्भिर्निविशक्कं स्वाधिकारात् च्यावनीया इति च व्यवस्थां स भगवान् रामानुजमुनिः श्रीवेंकटाद्रौ श्रीशैरु-पूर्णार्थशिष्यस्य पाक्कृतधर्ममर्यादोस्त ह्वां श्रीरक्के स्वात्मनोऽपि भगवद्व्यापहार-स्रोह्य केनचित्कृतं विषप्रदानं अर्थाशया देहिनां सर्वपापप्रवृत्तिदर्शनं प्राचीना-नामर्वाचीनानां च महात्मनामपि काममूरुविरुद्धप्रवृत्तिदर्शनं निदर्शिनीकृत्य कादाचित्कधर्ममर्यादातिस्रङ्घनं सर्वेषामपि सभावितमुपपादयन् तेनैव यादवरा-जेन कारयामास ।

इत्थं व्यवस्थाप्य स भगवान् रामानुजमुनिः भगवन्तं श्रीनिवासमभ्यनुज्ञाप्य श्रीरङ्गं जिगमिषुर्यादवराजमाह्य संप्रति इह विद्यमानेप्वयमनन्तार्य
एव सर्वप्रकारत उत्कृष्टतम आर्थः ततस्तिन्नयमनानुरोधेन सर्वं परिपालयेति तं
नियम्य अनन्तार्यमाह्य भो अनन्तार्य त्वमेवेहाद्य वृद्धशिरा असि तावकीनानिमान् शठकोपयतीन्द्रप्रभृतीनिष तत्तत्केङ्कर्येषु यथाक्रमं चोदयन् परिपालय ।
तव स्थाने त्वदीया इव मम स्थाने शठकोपयतीन्द्रादय इवच श्रीशैलपूर्णार्थस्थानेऽपि केचिच्छीनिवासकेङ्कर्यपरतया स्थापनीयाः । ताहशाश्च केचिदिहाद्य
न सन्तीत्येतदेव मे न्यूनं प्रतिभाति तद्रिष कदाचित्त्वं परिपूरय । शठमर्षणकुले अवतीर्णो भगवान् श्रीनाथमुनिः भगवद्भक्ताग्रेसरो भूत्वा तदानीमनितबहुलशाखं शठमर्षणगोत्रभवं कृत्स्नमिष तत्कालस्थितकुलजालं स्ववंशं
मानयन् ।

मा जिनष्ट सनो वंशे जातो वा द्राग्विपद्यताम् । आजन्ममरणं यस्य वासुदेवो न दैवतम् ॥ इति किरु संकल्पयामास ।

श्रीनाथमुनिदिन्यचरणसंबन्धी श्रीकुरुकापालतातस्रिः वीरना-रायणपुरे योगं कुर्वाणः अस्मत्परमाचार्ये श्रीयामुनमुनौ तत्सकाशाद्यो गरहस्य जिन्नृक्षयोपगम्य तत्समाधिभक्कभिया कुट्यान्तरितदेशाव- स्थिते समाधौ स्वभुजयुगमानम्य कुड्यान्तरितदेशे कंचित्पुरुषमवलोकयन्तं भगवन्तं साक्षात्क्रवेत् झिडित समाधित उत्थाय मुलमावल्य्य कि शठमधण-कुल्जः किश्चिदिहागत इति बुवाणः ततस्तिसम् दासोऽहं यामुन एषआग-तोऽस्मि इत्यभिदधानएवागत्य स्वीयचरणयोर्निपत्य स्वामिन् कुड्यान्तरित-प्रदेशस्थितं दासजनं कथं व्यज्ञासीरिति विज्ञापयित योगदशायां दासेन स्वैरमनुभ्यमानोहि भगवान्तिजमहामहिष्या स्वपयोधरेण सान्द्रगाढं संश्लेषणे-ऽपि तन्मुलमवीक्षमाणोऽद्य मम मुजयुगमानम्य त्रिचतुरान् वारान् मुलमु-तिक्षप्योत्श्विप्य कुड्यान्तरित प्रदेशमालोकयत् । ततो येन केनचित् शठमर्षण कुल्जेनेहागतेन भवितव्यमिति व्यचिद्वतयम् इति प्रतिब्रुवाणः श्रीमन्नाथमुनि-संकल्पं भगवताऽपि सफल्पंमेव कृतं व्याचल्यौ । अतस्ताहशे भगवतिश्यतमे श्रीनाथमुन्यभिमानाभिजने शठमर्षणकुले जातं कंचिदिह यथावसरं स्थापयेति नियम्य शठकोपयतीन्द्रमाहूय भोः शठकोपयते चतुर्भिरेभिरेकाङ्गिभिस्सहान-तार्यनियमनानुरोधीसन् श्रीवेंकटनाथदिव्यैधर्यं श्रीचकवर्तिकुमारदिव्याराधनं च निरवं निर्वत्यस्वेति च नियम्य श्रीवेंकटादेरवरुरोह ॥

ततः श्रीपदपुर्यो श्रोगोविन्दराजमि श्रीगोदादेन्यासह अभिवन्दमान-स्तदीयदिन्यैश्वर्यमिप निरवद्यं निर्वर्त्यमानमारुक्ष्य बहुलमानन्दं भजमानः यादवराजमाहूय भोयादवराज श्रीगोविन्दराजश्रीवेंकटगिरिमहाराजावु-भाविप शैवजनकृतमहोपद्रवसागरं प्राप्य कथंचिदुत्तीणीं पुनर्यथा तादृशमहो-पद्रवप्रसङ्गं न भजेयातां तथा परिपाल्य । अचकाङ्कितानां देवतान्तरपराणां तत्तद्देवकार्यदर्शनाधिकारादिपदानमुखेनापि वा कदाचित् कथंचिदपिवा अस्मिन् दिन्यदेशे प्रवेशावकाशं मा दाः ।

इदानीमिमं दिव्यदेशमुत्सुज्य गच्छता प्रेमातिशयमूलमहानथाशिक्का मया तव कियमाणामिमामाज्ञां पुरा कदाचिद्विरोधिनिरसनार्थे द्वारकामुत्सुज्य-गच्छता भगवता श्रीकृष्णेन—

> चकाङ्किताः प्रवेष्टन्या यावदागमनं मम । नामुद्रिताः प्रवेष्टन्या यावदागमनंमम ॥

इति द्वारकापुरीद्वारस्थानां कृतां दिव्याज्ञामिव मन्यमानः सावधानं

तिष्ठेतिनियम्यकृपामेदुरशीतलकटाक्षेस्तमनुगृह्णन् परिपूर्णमङ्गलाशासनेन च अभिनन्दयन् स रामानुजमुनिःविरहासहिष्णुभिरनन्तार्थशठकोपयतीन्द्र यादव-राजप्रमृतिभि बाष्पपूरितलोचनैस्युदृरमनुव्रज्यमानः स्वयमपि बाष्पपूर्णलोचनः कथंचित्ताननुज्ञाप्य श्रीरङ्गदिव्यनगरमेव जगाम ॥

अथ श्रीवेंकटनाथदिव्यालये श्रीरामानुजार्चा दिव्यमङ्गलविग्रह-प्रतिष्ठापन नद्विषय प्रबन्धानुसन्धान वृत्तान्त उच्यते ॥

इत्थं श्रीरामानुजिदिव्याज्ञानुसारेण श्रीवेंकटाद्विदिव्यदेशे सर्वधर्मव्यव-स्थास्विवकरुं निर्वर्तमानासु श्रीरामानुजमुन्यवतारसमाप्ति कदाचित् केनचि-द्वैष्णवेन कथितामाकणयन्ननन्तार्यः प्रश्चिमतमानस एकं संवत्सरं पितरंप्रति पुत्रइव कृतशोकदीक्षः श्रीरामानुजनन्दन्वनकैंकर्यमप्युपेक्षमाणः श्रीवेंकट-नाथमप्यवन्दमानप्वातिष्ठत् ॥

तदा भगवता श्रीवेंकटनाथेनापि परमंशोकमापन्नेन परमकरुणया

शोकसागरे निमज्जन् अनुन्नमितमुखएव तिष्ठन्ननन्तार्थः भो अनन्तार्थ अहंकिल श्रीरामानुजमुनिरूपं कंचनमहानिधिमेव दैववशात्परित्यक्तवानिस्म । तवतु तत्स्थाने अहमेवास्मि त्वं शोकं माक्नथाः । तवतु न कापि हानिर्भविष्यति । तव मनोरथजातं सर्वमहमेव निर्वर्तयानीति परमादरेण सान्त्वयित्वा निरन्तर कुमुमपटल घुमुघुमित निजदिन्यचरणयुगल श्रीशठकोपतीर्थप्रसादाद्यपण सपर्यया सरकृतः किंचिद्निमितमुखः श्रीवेंकटनाथमुख्नचन्द्रमण्डलं सादरं निरीक्ष-

अर्चकमुखान्नियमितेन दूर्तेन कथंचिदावाहितोभगवत्संनिधिमुपगतो महित

माणो भगवन्तं व्यज्ञापयत् । भगवन् श्रीवेंकटनाथ श्रीनिवास श्रीरामानुज-मुनिमुद्दिश्य मयाक्रियमाणमिदंविज्ञापनं भवतानिर्वर्तनीयमिति प्रार्थयामीति । ततो भगवता कथ्यतां भगवन्मनोरथो निश्चक्कमित्यभिहितोऽनन्तार्यः

ततो भगवता कथ्यता भगवन्मनोरथो निश्चक्कमित्योभहिताऽनन्तायः भगवन् 'तमसःपरमोधाता शङ्खचक्रगदाधरः' इति सर्वस्मात्परत्वासाधारण चिह्वतयाऽभिहितावपि सुदर्शनपाञ्चजन्यौ परमकरुणया कल्यादौ कस्मैचिदा-

श्रिताय तोण्डमांश्चकवर्तिनामे दुर्विषहशत्रुगणभीरवे तच्छत्रुनिष्दनाय प्रादाः ॥

तिममं भवतो महौदार्थगुणमजानन्तो मुग्धा इमे लोकास्त्विय स्वासाधारणश्रीसुदर्शनपाञ्चजन्यादिदिन्यायुधादर्शनेन देवतान्तरत्वेनान्यथा प्रतिपत्तिकुर्वाणाः; विनष्टमतयोऽभवन् ॥ तेषां यथावत्परत्त्वप्रतिपत्तिपूर्वकसमु-

ज्जीवनसिद्धये शैवजनकोलाहलं विनिधूय महताप्रयासेन यादवराजमपि पदवीमुपनीय यथापुरं त्वां श्रीशङ्कचके भगवान् किल रामानुजमुनिरङ्गीकार-यामास ॥

एवं भवतो निर्दोषनित्यमङ्गळगुंणगणनिधेर्निर्गुणत्वादिदोषान् ब्रुवाणानां

बाह्यकुदृष्टीनां विधूननाय भवन्तं स्वाधीनत्रिविधचेतनाचेतनस्वरूपस्थिति-प्रवृत्तिभेदं निखिलजगदुद्यरक्षाप्रलयमयलीलं निखिलवेदान्तप्रतिपाद्यं अखिलहेयप्रत्यनीकज्ञानानन्दस्वरूपं अपाकृतिदिव्यमङ्गलविग्रहिविशिष्टं समस्त-कल्याणगुणगणात्मकं श्रीभूमिनीलानायकं ब्रह्मरुद्रादि सर्वसमाश्रयणीयं उभय-विभूतिनिर्वाहकं मोक्षप्रदं नित्यमुक्तानुभाव्यंच सकलवेदान्तगणैरुपपाद्य

श्रीभाष्यादिप्रबन्धांश्च प्रणीय यथावस्थितज्ञानमुपनीयं अयंकिल जगदपालयत् करुणया । ततस्तस्यैतस्य निखिलजगन्महोपकारस्य भगवतोरामानुजमुनेर्गुणगण-

ततस्तस्यैतस्य निखिलजगन्महोपकारस्य भगवतौरामानुजमुनेगुणगण-विषयं प्रपन्नगायत्री समाख्यया विख्यातं अष्टोत्तरशतगाधात्मकं श्रीरामानुज-शतान्ताचपरनामानं श्रीरङ्गामृतसूरिपबन्धमपि श्रीमत्यद्भ्ययनोत्सवे पृथगेक-स्मिन् दिने समाकर्णियतुमर्हिस ॥

दिव्यसूरिणां श्रीवेंकटिगिरिमारु भवन्मङ्गलाशासनाकरणन्यूनता परिहृतये निरन्तरश्रीरामानुजमुनिसंबन्धिभवन्मङ्गलाशासननिष्पत्तये कलि-दोषाभिवृद्धबाह्यकुदृष्टिकुह्नानिरसनायच श्रीरामानुजमुनिमर्चाह्यपेणास्मिन् दिव्यदेशे प्रतिष्ठापियतुमनुमन्यस्वेति प्रार्थनामकाषीत् ॥

इत्थमभ्यर्थितो मगवान् श्रीवेंकटनाथः सुप्रहृष्टः भो अनन्तार्थ भवता-प्रार्थ्यमानमिदं वरद्वयं ममातीवप्रियतमम् मदीयपराङ्करापरकालादिदिव्य- सूरिप्रबन्धगण इव मदीयरामानुजमुनिविषयप्रबन्धोऽपि श्रीमृत्यद्व्ययनोत्सवे पृथगेव एकस्मिन् दिवसे प्राधान्येन अनुसन्धीयताम् स्वैरं प्रपन्नेः।

श्रीरामानुजमुनिरिप भवन्मनोरथानुगुण्येन मदीयमन्दिरएव कचिद्धागे अनन्तगरुडविष्वक्सेनादिवदर्चारूपेण यथाविधि प्रतिष्ठाप्यतामिति प्रत्य-वोचत् ।

ततः अनन्तार्थोऽपि भगवत्कटाक्षविशेषेण संप्रहृष्टमनाः पुरा स्वाभि-मतिविशेषानुगुण्येन श्रीरामानुजमुनिना अद्भाययनोत्सवचरमदिवसे पृथगनु-सन्धेयतया नियमितस्य श्रीमधुरकवि दिव्यसूरिदिव्यप्रबन्धस्यानुसन्धान-दिवससमनन्तरदिवसे श्रीरामानुजशतान्तादिप्रबन्धं पार्थक्येनानुसन्वेयं व्यव-स्थाप्य ततःपश्चात्प्रामानुजमुनिनियमितं श्रीशैलपूर्णार्थवृत्तान्तविशेषप्रत्य-भिज्ञापकं शीतलतीर्थामृताभिगमयात्रोत्सवं कर्तव्यं व्यवस्थाप्य पाक् स्वस्मै श्रीरामानुजमुनिना गाढसमालिङ्गनेन संस्कृत्यदत्तं तदाप्रभृति स्वमन्दिरे सादरं समाराद्ध्यमानं तदीयदिव्यमङ्गलविमहमेव श्रीवैखानसागमोक्तरीत्या यथाविधि-संस्कृत्य भगवद्दिव्यालयएव वामपार्श्वे कचिन्मण्डपे प्रतिष्ठाप्य तत्पादारविन्दः युगलशिरस्कांपादुकामपि कांचित्प्रतिष्ठाप्य 'श्रीमद्रामानुजाचार्य श्रीपादा-म्भोरुहद्वयं, मित्यादि भगवद्वचनप्रामाण्येन स्वस्य श्रीरामानुजमुनिपादार-विन्द रूपतायाः ' रामानुजपदच्छाया गोविन्दाह्वानपायिनी', इत्यादि वचन-प्रामाण्येन गोविन्दार्यस्य तदीयपादच्छायारूपतायाः 'पाद्केयतिराजस्य-कथयन्ती मदाह्वया', इत्यादिवचनप्रामाण्येन दाशरथिसूरेः तदीयपादुकारूप-तायाश्च व्यवस्थितत्वेऽप्यस्मिन् दिव्यदेशे स्वाभिमानातिशयेन पादारविनद-तच्छायाविशिष्टायास्तत्पादुकायाः अनन्तार्य इति स्वसंज्ञामेवकृत्वा इत्थमनेक-श्रीवैष्णवदर्शन संबन्धिधर्माननेकानभिवधयन् ---

> सर्वदेश दिशाकालेष्वव्याहतपराक्रमा । रामानुजार्यदिव्याज्ञा वर्धतामभिवर्धताम् ॥ रामानुजार्यदिव्याज्ञा प्रतिवासरमुज्वला । दिगन्तव्यापिनी भूयात् साहि लोकहितैषिणी ॥

इति पृतिसमयं भगवत्संनिधौ श्रीरामानुजार्यदिव्याज्ञाभिवृद्धिमेवप्रार्थ-यन् श्रीवेंकटनाथमङ्गलाशासनैकपरायणः तदीयगुणानुभवकैङ्कर्याणिच कुर्वाणः सुखमवात्सीत्।

अथ श्रीवेङ्कटाद्रिदिच्यालयादिषु श्रीमदध्ययनोत्सवादिषु कृत्स्न दिच्यप्रबन्धानुसन्धानप्रसङ्गेषु प्रथमदिच्यद्धिर दिच्यप्रबन्धोपक्रमपूर्वक-मितरदिच्यद्धरिप्रबच्धानुसन्धानस्य अन्ते पृथगेकिस्मिन्दिवसे श्रीमधु-रकविदिच्यद्धरिप्रबन्धानुसन्धानस्य च निमित्तभूतवृत्तान्त उच्यते ॥

कदाचन श्रीरामानुजमुनेः दिव्यसूरिदिव्यप्रबन्धोपदेशाचार्यभूतः सप्तशतद्राविडकविवरमूर्धाभिषिक्तः श्रीरङ्गनाथदिव्यमङ्गलविग्रहदिव्यसौन्दर्यानुभविद्धहृदयः देवगानमर्याद्या दिव्यप्रबन्धगानकुशलः ततएवहेतोः श्रीयामुनमुनिना दत्तमुनिवाहनापरनामधेयः श्रीशठकोपश्रीरङ्गराजविज्ञसिकर इति-विख्यातः आर्यचूडामणिः कदाचित् श्रीरङ्गक्षेत्रे श्रीकार्तिकमहोत्सवे भगवतः श्रीरङ्गनाथस्य मङ्गलाशासनं कृत्वा श्रीरामानुजयतीन्द्रस्य मठमुपगतः तेनच प्रत्युत्थान प्रणामादिभिः सत्कृतः भो रामानुजमुने ! श्रीवेङ्करगिरिदिव्ययात्रां-विशेषतः प्रशंसन्ति दिव्यसूर्यः।

यथावा भगवान् पराङ्कशनामा दिव्यस्रिचूडामणिः श्रीमुखस्कारूय-निजदाविडसंहिता तृतीयकाण्ड तृतीय श्रीमुखस्कदशमगाधायां—

> क्रृप्तायुर विध संनिधिमुपगम्योपेत्य करणशैथिल्यम् । दौर्बल्यभजनतः प्राग्विस्तृतफणितल्प वेंकटंत्रजत ॥ सान्द्राराम मनोहरकुसुममयी योंबिभर्ति विपुछतटीः ॥ इति ।

आहच भगवान् षड्दर्शनपारावार सारासारपारदृश्वा भक्तिसारिद-व्यसूरिः चतुर्भुखश्रीमदन्तादिसंज्ञित निजदाविडसंहिताद्विचत्वारिशगाधायां,

> गत्वा प्रणमत नितरामुतुङ्गेवेकटं स्थिरीमूय । पापापहरं शीलत्सदा सुगन्ध्यव्ज संनिकर्षगतः ॥

चतुराननस्त्रिनेत्रस्तत्राखिरुदेवदैत्यवन्यस्य । द्वावि विष्णोरङ्घ्योः कमरुानि समर्प्यकरुयतस्तोत्रम् ॥ इति

प्रतिपादयतिचसएव श्रीमच्छन्दोवृत्याख्य निजद्राविडसंहितैकाशीति-तमगाधायां —

> मिथतंदुग्धाम्मोनिधिमधिशय्य च कालनेमिमिपिजित्वा । क्षुभितैन्द्रयनुजसहायीभिवतुं समुपेत्य राघवीभूय ॥ निविडान् सप्तच वृक्षान् विध्वावाणेन वेंकटं गन्तुः ॥ पत्यः पाद्विव प्राप्य प्रतिवासरं समाश्वसतेति ।

इत्यमेव बहुषुस्थलेषु दिन्यसूरिभिः सानुरागहेषेः शंसितां श्रीवेंकटा-दियात्रां कृत्वा समागिमण्यामि इत्यभिद्धानः श्रीरामानुजमुनिनाऽभ्यनुज्ञातः श्रीवेंकटानलंप्रति प्रस्थितो मध्येमार्गं श्रीकाञ्चीमहानगरे महादयापाल श्रीदेव-राजनान्ना विख्यातं भगवन्तं अधितार्थपरिदानदीक्षितं वरदमिनवन्य श्रीवेंकट-गिरेरुपत्यकायां श्रीपदपुरीमासाय श्रीरामानुजमुन्यभिमतिवषयं भगवन्तं श्रीगो-विन्दराजंप्रणम्य श्रीवेंकटादिसमारोहणसरिण सोपानारम्भस्थलिथतं श्रीति-वित्रणीवृक्षं तन्मूलेगण्डशैले विराजमानभगविद्य्यचरणारिवन्दयुगलं तत्परिसरे सिराजमानान् श्रीपराङ्कशपरकालादिदिव्यसूरींश्च अभिवन्दमानः ततः श्रीवेंकटादिमारुद्ध मद्धयेमार्गं विराजमानं श्रीकानन नरिसद्धंचाभिवन्य शिलाव-रणपर्यन्तंगतः ततः श्रीशेलानन्तार्थेणाभ्यद्भतः ततःपरस्परं वन्दनस्वागत योग-क्षेमानुप्रश्नपूर्वेकं तेनसह समाभाषमाणः समागत्य श्रीवेंकटनाथदिव्यालयमहाद्वारसम्मुखे प्रणम्य महावीधिषु प्रदक्षिणं समागत्य श्रीमत्यां स्वामिपुष्क-रिण्यां स्नात्वा कृतनित्यकृत्यः श्रीवृत्तास्य श्रीपराङ्कशदिव्यसूरिसंहितायाम् ।

हीनोक्तिर्वा भवतु प्रस्यपयोधेः प्रस्रोस्त्रक्षाले । कृत्स्नं जगद्वराहीभूयसमुद्धृत्य कृतमहोपकृतिम् ॥ सुमहाकल्पकवाटी संपन्नानां दिवौकसांचापि । अन्येषां मनुजानामपि सर्वेषां ततोऽपराणांच ॥

## विशदविरुक्षण विरुसद्विज्ञानविधान विरचितोपकृतिम् । अधिदेवमन्तरेणहि न मया दृष्टं मनोहरं वस्तु ॥

इत्येवमर्थया एकोनशततमगाधया तदिभमतस्य श्रीमतोज्ञानवराहस्य मङ्गलाशासनं कृत्वा पुनः श्रीवेङ्कटनाथिद्व्यालयमहाद्वारसम्मुखे प्रणम्य सेवाक-मेण श्रीमितभगविद्व्यालये श्रीबिलिपीठध्वजस्तम्भसिनंधौ प्रणम्य श्रीमहानस-लक्ष्मी प्रणम्य श्रीतिर्थभृतं श्रीमत्सुन्दरस्वािमकूषापरनामधेयं सुवर्णकूपं पदिक्षणीकृत्य श्रीमदानन्दिनलयिद्व्यविमानं प्रणम्य पदिक्षणीकृत्य श्रीमित कटाहतीर्थे तीर्थपानंकृत्वा विष्ववसेनं प्रणम्य ततः श्रीमन्तं वेङ्कटनृसिद्धदेवंच प्रणम्य भगवन्तं वैनतेयमि पदिक्षणीकुर्वन् श्रीकृष्णमण्डपमासाद्य द्वारपालक-योसंनिधौ स्थित्वा अलंकृतं मत्तगजिमविदराजमानं महादिव्यसूरि श्रीसूक्ता-ख्यायां श्रीमहनाथसूरि संहितायां प्रथमकाण्ड षष्ट श्रीसूक्तदशमगाधोक्तरीत्या सर्वाभरणभूषितं श्रीनिधि निधनो महानिधिमिव दूरतः पश्यन् तां गाधामनुसंदधानएव सहर्षपुलकोद्धमं प्रणम्य द्वारान्तःप्रविश्य स्वाचार्यभृत श्रीयामुनाचार्य प्रणीतस्तोत्ररत्नं—

कदा पुनः

दाङ्करा वज्रलाञ्छनम् ।

त्रिविकम त्वचरणाम्बुजद्वयं मदीयमूर्धान मलंकरिष्यति ॥

इत्यन्तमनुसंद्धानः भगवता श्रीवेक्कटनाथेन एवं 'समहात्म। सुदुर्लभ' इत्युक्तमिषकारिविशेषं मन्यानेन अचिकमुखेन शठकोप श्रीरक्कराजविज्ञत्पिक-रार्यमाह्र्य अङ्घ्र्योरधस्तादनुरूपं प्रविश्य भो दासा वर्धध्वमिति श्रीमुखसूक्ताख्य श्रीपराङ्कशदिव्यसूरि संहिता षष्ठकाण्ड दशम श्रीमुखसूक्तेकादश गाधोक्त-रित्या नियमितस्सन् परमहर्षपरिपूरितान्तरकः संनिकर्षमुपंगच्छन् राजश्रीसूक्ता-ख्यसंहितायां चतुर्थ श्रीसूक्तनवमगाधायां 'सोपानीभूयशयित्वा त्वत्यवालाधरं पश्येयमिति, श्रीकुलशेखरदिव्यसूरिकृतमनोरथविशेषमनुसंद्धानः तत्रस्थितं-

स्वर्णसोपानं श्रीकुरुशेखरदिव्यसूरिमेवानुसन्धाय तदनतिरुङ्घा तत्पार्श्वएव-स्थितः दर्शितदशम श्रीमुखसूक्तिमादितःप्रभृत्यनुसंद्धानः तद्दशमगाधोक्त-रीत्या पद्मोपरिकुमारीपरिष्कृतवक्षस्क त्वदङ्घघधस्तादनुरूपं प्रविष्टोऽस्मीति लक्ष्मीपुरुषकारपूर्वकं प्रपत्तिं कृत्वा दिव्याभरणसौन्द्र्यं पादादिकेशान्त-दिन्यावयवसौन्दर्भचानुभवन् ततो भगवता श्रीवेङ्कटनाथेन तीर्थपसाद श्रीशठ-कोप शेषवस्त्र निरन्तरकुसुमपटलघुमुघुमितनिजदिव्यचरणारविन्दयुगल-प्रदानादिसपर्यया सत्कृत्य भो विज्ञाप्तिकरार्थ! अस्मद्रामानुजमुनि दिव्य-प्रबन्धाचार्यभूतस्त्वमस्मदीयनिरतिशयपीतिभाजनमसि । ततः प्राग्व्यास-पराञ्चरादिभिरिवप्रथमतरं प्रथमदिन्यसूरिशब्दितैः सरोयोगि भूतयोगि महायोगिसंज्ञितैःसूरिभिः प्रणीतास्वस्मद्विषयास्वस्मदस्यन्तिप्रयासुदिब्यप्रवन्ध-श्रीसूक्तिषुकांचिद्गाधांगातुमर्हसीतिनियमितः अहो अतिश्चदंदासं दिव्यसूरि-पीतिबलात्कृतोभगवानित्थं चोदयन् अनुगृह्णातीति अनुसंद्धानः परमंहर्षमवा-मुवन् प्रथमदिव्यसूरिप्रबन्धेषु आद्यन्तगाधाः द्वितीयश्रीमदन्तादिसंहिताष्टा-विंश त्रिपञ्चाशगाधेच देवगानेन गायन् तेन च गानेन मुक्तकृत सामगानेनेव-भगवन्तं प्रीणयन् ततः सुप्रीतेन भगवता पुनरपि तीर्थ श्रीशठकोपप्रदानादि सपर्ययासत्कृतः कृतार्थस्सन् ततः श्रीशैलानन्तार्येण भोः श्रीशठकोपरङ्गराज-विज्ञप्तिकरार्य भवान् श्वःप्रभृति श्रीमत्यद्भ्ययनोत्सवे दिव्यसूरिप्रबन्धाःन्धं कटनाथ दिव्य श्रवणमनोहरंगानं देवगानमर्यादया कर्तुमहितीति विज्ञा-ापितः तार्वीयविज्ञापनं भगवद्दिव्याज्ञामेव मन्वानः परदिनप्रभृति भट्टनाथदिव्य-सूरि प्रबन्ध प्रथम श्रीसूक्तमारभ्य यथाक्रमं प्रतिदिनं प्रबन्धान् गायन् कृतार्थ-स्सन् उत्सवपरिसमाप्तौ श्रीशैलानन्तार्येण विशेषतः परमादरेण सत्कृतः श्रीवेंकटनाथालुब्धानुज्ञः श्रीरङ्गदिब्यनगरंगत्वा श्रीरामानुजमुनिसमीपं गत्वा तेनचप्रणामादिभिस्सत्कृतः भोरामानुजमुने भवतः प्रवन्धोपकारकोऽस्मीत्यतो-श्रीवेकटनाथेन कृतोऽनुमहातिशयो वाचामगोचरइत्यभिद्धानः श्रावेंकटनाथस्य प्रथम दिन्य सूरिप्रबन्धगाननियमनं ततः श्रीशैलानन्तार्थस्या-द्भायनोत्सवे सकलदिन्यपनन्धगान नियमनं च सर्वे तस्मैनिवेदयामास ॥

एतद्विषयंच श्लोकमित्थमार्याजगुः—

श्रीरामानुजयोगिने समदिशत्युकीश्शठारेश्युमा-

श्चाद्यायोनिजयोगिनां वृषगिरीशानाज्ञया तत्पुरः ।

भक्तयागायदुदारधीः कविवरस्ता देवगानेन यः

श्रीरक्नेन्द्रगुरुं भजे मुनिवहाह्वं नाथवंशोद्भवम् ॥ इति ।

ततो भगवान् रामानुजमुनिरिप सर्विमिदं श्रुत्वा नितरां हर्षमासाय मनिस विचार्य प्रथमदिन्यसूरयस्त्रयोऽपि स्वप्रबन्धेषु प्रथम श्रीमदन्तादि संहि-तायां षड्डिंशगाधायां।

> उद्गच्छतां प्रचलतां शुभतुलसीचिह्न मजहतीरीतिम् । अनुसन्धायाविरतं भजतां पापानल प्रशमनेता ॥ वेंकट एव द्यसदां मनःप्रदीपप्रचोदयित्रचलः । इति ।

## सप्तत्रिंशगाधायां

दिशिदिशि वैदिकैरुपगम्य सेव्यमानो वेंकट एव धवलशशङ्खापूर्याधर-स्याशुत व्यामुग्धस्याभिमतं नगरमिति ।

हान्येकयापि विधुरंपरमपदं प्रदद्यात् भूमिकान्तवतागुणाधिकेनाधि-ष्ठितः श्रीवेंकट इति ।

एकोन शततमगाधायां 'क्षीराब्धिपूरुवासीच वेंकटेस्थितश्च जन्तरक्रै-स्थित इत्यनुसन्धेहो'ति ।

द्वीतीय श्रीमदन्तादि संहितायां पश्चविंशगाधायां

स्थितंच वेणृतुङ्क शीतलतटे वेंकटे परमपदवासिस्तुत्योतुङ्क सहजक-ल्याणगुणेन समागत्येति ।

त्रयस्त्रिशगाधायां ।

अद्भावनिताहि चिन्ता हृदि तुरुसीमाल्य भूषितस्य हरेः। अनुसन्धाने नाम्नामकं बहुकारुमानतीचापि॥ वेणूत्तुक्ततरस्य प्रवलश्रीवेंकराचलस्यैव। पत्युर्वागिप गुणगणकीर्तनसरणौ सदैव संचारः॥ इति।

त्रिपञ्चाशगाधायां वंकटएव अस्माभिरादियमाणः पर्वत इति । पञ्चसप्ततितमगाधायां —-

श्रीवेंकटः खल्वभ्रतुल्यवर्णस्य गिरिरिति ॥

तृतीयश्रीमदन्तादिसंज्ञितसंहितायां एकोनचत्वारिंशगाधायां इन्दु-मण्डलसङ्गि प्रवहन्निर्झरपकटारवनीरवेङ्कटवासीब्यन्तरङ्गान्तवेसतीति ॥

एकोनसप्ततितमगाधायां पर्वतकथाप्रसङ्गे वेङ्कटं गायतीति च कथनात् । इत्थमन्यास्विप बहुषु गाधासु श्रीवेङ्कटाचलतन्नाथयोः विशेषतोनुसन्धानदर्शनाच श्रीवेङ्कटाद्रिं तत्र सर्वसुलभतया कृतिनत्यसन्निधानं भगवन्तं च निजनित्यानु-भवविषयं स्वयमेव प्रतिपादयन्ति ।

एवं ते श्रीवेंकटादियात्रां कुर्वाणाः श्रीवेक्कटादेरुपत्यकायां चिरकालं मङ्गलाशासनपरा भगवदनुभवं कुर्वाणास्तस्थुरिति भागवपुराणमपि प्रतिपादयति ।

ततः पश्चात् श्री पि तेषामन्तरङ्गगताशयानुरोधेन पहाश्रीसूक्ताख्य स्वीयसंहिता।द्वतायकाण्डाष्टमत्रीसूक्तद्वितीयगाधागतया स्पृह-

्विडगाधागः यिसूर्यभिवन्यदेवोयं किमिति स्वश्रीस्त्या स्पृहणीय-द्राविडगाधागायिसूर्यभिवन्यदेवत्वेन श्रीवेंकटनाथविषयया स्पृहणीयदाविड-गाधागायिस् रित्वेनाभिमतानां प्रथमदिव्यस्रीणां त्रयाणामपि श्रीवेंकटनाथ एवानुभाव्यविषय इति प्रकाशयामासेत्यंशश्च श्रीर्झनाथशिष्यपरम्परा सम्प्रदायतोऽवगम्यते ।

अतः प्रथमदिन्यः टनाथैकप्रधानविषया अवगन्यन्तः।

अत एव च श्रीवेङ्कटनाथोऽपि तेषामेव गानं श्रोतुं श्रीशठकोपरङ्गराज-विज्ञितिकरायें तद्गानाय चोदयामासेत्यनुसन्दधानः श्रीनाथमुनिवंश्यं किञ्चद्विज्ञ-24 तिकरमाङ्क्य तस्य च श्रीशैलेशविज्ञितिकरार्य इति नामधेयं च विधाय भोः श्रीशैलेशविज्ञितिकरार्य इतः प्रभृति श्रीवेङ्कटाद्रौ कृतनित्यवासः त्वं दिव्यसूरि-प्रवन्धान् देवगानमर्यादया प्रतिदिनं श्रीवेङ्कटनाथसिन्नधौ गायंस्तं अभिनन्दय ।

श्रीवेङ्कटनाथेन श्रीशठकोपरङ्गराजविज्ञप्तिकराये प्रति स्वविषयप्रथमदिव्य-सुरित्रयप्रबन्धगानस्य प्रथमं कर्तव्यतया साक्षादेव नियमनात् इतउपरि प्रतिसंवत्सरं श्रीमद्भ्ययनोत्सवादि कालेषु क्रुस्नपबन्धाभ्ययनप्रसङ्गे श्रीवेङ्कटादि दिन्यदेशप्रधानविषयप्रथमदिन्यसूरिप्रबन्धोपक्रमं गेयच्छन्दोभिधानप्रबन्ध-राज्यनुसन्धानं प्रथमदिने कृत्वा परदिनप्रभृति श्रीरङ्गनाथदिव्यारुयवत् श्रीभट्टनाथदिव्यसूरिपवन्धप्रथमश्रीसूक्तमारभ्य तदितरपवन्धाननुसन्धाय तत एकादशीप्रभृति दशसु दिनेषु एकैकशः श्रीमुखसूक्तप्रबन्धकाण्डाननुसन्धाय समाप्य ततः परदिने पाक्श्रीशठकोपदिव्यसूरिणा श्रीमुखसूक्ताख्य-प्रबन्धतृतीयकाण्ड तृतीयश्रीसूक्तप्रथमगाधायां प्रार्थितं श्रीवेद्वटनाथस्य सर्वदेश-सर्वकारुसर्वावस्थोचिताशेष शेषवृत्तिरूपकैंकर्यं तदीयमनोरथपूरणीयकुर्वाणेन मुमुक्षणां सकलश्रीवैष्णवानां द्विन्यसूरिसृक्तिनित्यानुसन्धानसिद्धये दिन्यसूरि-दिव्यसूक्तिप्रवचनं कुर्वाणेन श्रीपराङ्कशदिव्यसूरी श्रीमधुरकविदिव्यसूरिवचरम-वर्वनिष्ठां भजमानेन तादृशनिष्ठाप्रतिपादकतद्यियदिव्यप्रवन्धं तद्कार्थः यथावदनुष्ठानसावधानमनुदिनमनुसन्दधानेन ताहशनिष्ठाभजनाधीन भग टाक्षविशेषभाजनतया स्वात्मात्मीयानां नियतधार्यतया व्यवस्थापित-मधुरकविदासनामधेयेनानन्तार्थेण सादरमनुसन्धीयमानो मधुरकविदिव्यसूरि-प्रबन्ध प्राधान्येन पृथगनुसन्धेय इति व्यवस्थाप्य अनन्तार्याय श्रीमुखपत्रिका-मि विलिख्य दत्वा तं विज्ञप्तिकरार्थं श्रीवेङ्कटार्द्रि पति प्रस्थापयामास ॥

तदनु स च श्रीशैलेशविज्ञप्तिकरार्थोऽनन्तार्थायु दत्तां श्रीमुखपित्रकां शिरसा गृहीत्वा सकुदुम्बः श्रीवेद्मटार्द्वि आसाद्य प्रथममनन्तार्थमासाद्य परस्परबन्दनकुशलप्रशादिकरणसमनन्तरं श्रीरामानुजमुनिदत्तां श्रीमुखपित्रकां च दत्वा श्रीरामान्जमनिसन्दिष्टं वृज्ञान्तजातमपि न्यवेदयत् । ततोऽनन्तार्यस्तां श्रीमुखपत्रिकां शिरसा गृहीत्वा परमादरेणामि-वीक्षमाणः श्रीशैलविज्ञितिकरार्येण सह श्रीविज्ञटनाश्रसित्रिधि गत्वा भोः श्रीविज्ञटनाथ दिव्यस्रिदिव्यप्रबन्धाः प्रतिदिनं श्रीमत्यध्ययनोत्सवे च भवत्सित्रिधौ देवगानेन गातव्या इति नियम्य भवत्राम्ना कृतनामधेयं कम्बन विज्ञित्तिकरं सम्प्रेष्य श्रीमुखपत्रिकामपि सम्प्रेष्य भवत्सित्रिधौ दिव्यस्रिदिव्यप्रबन्धगान-व्यवस्थापनाय मामाज्ञापयित भगवान् रामानुजमुनिः तदीयं नियमनं मया निर्वर्त्यमानं भवता कृपया सादरमङ्गोकर्तव्यमिति भगवन्तं सम्प्रार्थ्य तेन चार्चकमुखेन भो अनन्तार्य श्रीरामानुजमुनिकृपाविशेषभाजने भवति मामकीनः कृपापवाहो धारालः प्रबहति श्रीरामानुजमुनिनयमितदिव्यप्रबन्धगानं यथाविधि व्यवस्थाप्य यथामनोरथं निर्वर्तय ।

अहं च श्रीरामानुजमुनिनियमनं परमादरेण स्वीकरोमीति नियमितः श्रीरामानुजमुनिः श्रीमुखपित्रकालिखितदिव्याज्ञानुरोधेन प्रतिसंवत्सरं अध्ययनो-त्सवे प्रथमं प्रथमदिव्यसूरिप्रबन्धोपक्रमपूर्वकं गेयच्छन्दोऽभिधानं प्रबन्धराशि-मनुसन्धाय ततोऽन्यान् दिव्यसूरिप्रबन्धाननुसन्धाय ततः श्रीमुखसुक्तसंहितां प्रतिदिनमेकैककाण्डक्रमेण दशसु दिनेषु अनुसन्धाय समाप्य ततः परदिने स्वाभिमतं श्रीमधुरकविदिव्यसूरिप्रबन्धं प्राधान्येन पृथगनुसन्धेयतया च व्यवणप्य तथैव निर्वतयन् श्रीवेद्वरनाथमानन्दयन् तं श्रीशैकेशविज्ञित्तकरार्यं
प्रमुयत् ॥

इत्यनन्तार्थगुम्भितायां श्रीवेङ्कटाचलेतिहासमालायां सप्तमस्तवकः ॥

भीमते रामानुजायनमः

