# STUDIES IN INDOLOGY

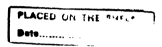
50783

#### Prof. S.B. RAGHUNATHACHARYA

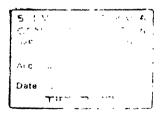
Professor & Chairman
Department of Sanskrit
S. V. University, Tirupati.

#### PADMASRI PUBLICATIONS

## STUDIES IN INDOLOGY



# Prof. S.B. RAGHUNATHACHARYA Professor & Chairman Department of Sanskrit S. V. University, Tirupati.



### PADMASRI PUBLICATIONS

STUDIES IN INDOLOGY

by

Prof. S.B. Raghunathacharya

1992

Copies: 1000

Published by:
Padmasri Publications
6-6 Sri Satya Sai Nagar
Tiruchanoor Road
Tirupati-517 503

Price: Rs. 100/-

This Book is published with the Financial assistance of Tirumala Tirupati Devasthanams under their scheme 'Aid to Publish Religious Books'

Printed at t Sri Satya Sai Printers 6-2-151-C, T. Nagar, Tirupati.

### STUDIES IN INDOLOGY

SOME OBSERVATIONS
ON
THE LADY-SEERS OF THE RGVEDA

It is believed that the sacred books of India, the Vedas are the earliest records of mankind. Among these the Rgveda occupies an exalted rank as a document of human ingenuity. Says Max muller!:

"As long as man continues to take an interest in the history of his race,

Paper read in the Vedic section of the XXXI All India Oriental Conference, University of Rajasthan, Jaipur in 1982.

and as long as we collect in the line ages, the first place in that long row of books which contain the records of the Aryan branch of mankind, will belong for ever to the Rgyeda."

From time immemorial the antiquity and divine character of the Vedas have been scrupulously discussed. The Vedas are regarded and recognised as divine speech. It is the strong belief of Indians that the Vedas were not composed by men. They were revealed to the sages who came to be termed as seers of the hymns

Besides about 390 men-seers, there are sixteen lady-seers in Rgveda. Of these, nine are historically prominent and seven are of conjectural nature. Here I propose to consider each of these Rsikas individually and then comment upon the salient features of their thinking.

#### I. HISTORICAL LADY-SEERS:

1. ROMAS À (I. 126.7):- She is the first ladyseer of the Rgveda. In the hymn 126 of the First book. only one RK is revealed to her, wherein Romos'à a young lady-seer addresses her husband Svanaya, when he ridiculed her youth. The king Svanaya was the son of sage Bhāvayavya. Romas'à, the daughter of Brhaspati is termed as Brahma-vädini-The sage Kakaivān, son and disciple of the celebrated seer Dirghatamas was the son-in-law of the Romas'a and Svanaya. Considering her to be physically unfit to be his spouse, Svanaya made sarcastic remarks about her. Romas'a an elegant and clever lady of that age, reacted immediately and replied to her husband.

In her reply, we can see a young lady who is very proud of her youth. The name Romas'a itself suggests the ripeness of her youth.

2. LOPAMUDRA (1. 179. 1-2):- She was the wife of Agastya and a noted Brahmavadinī She had a revelation of two Rks in the Sukta 175 of the First Book, in which we find the mature thinking and balanced mind of Lopamudra. She tells Agastya that "For many years I have been serving you and now I feel tired. The charms of my youth are disappearing because I have become rather old. Still you are not in a mood to enjoy me. In fact I feel it sulted by your negligence and indifference".

And she argues that even the great sages, who had lived peacefully protecting Rta by their penance and sacrificial rites, enjoyed life in this world. So it is not fair to neglect her for no reason. At last fully convinced, Agastya promissed to participate actively in the mundane life along with her. In this connection it is very interesting to note that the

wonderful nature of human being has been observed scrupulously in this hymn by the discipile of Agastya as "Pulukamo hi Martyah". Indeed it is a universal fact that man aspires for unlimited results in return for his limited endeavour.

The Reikā Lopāmudrā has links also with the Suklayajurveda (17-11). From this we can know about the love and devotion of Lopāmudrā who is a celebrated Lady-Seer of the First Book. Mr. M. Bergaigne and others feel that this hymn has a mystical meaning.

- 3. VIS'VAVĀRĀ (V.28):- The twenty eighth hymn of the V th Book contains six verses, which were revealed to the Rsikā Vis'vārā. It is unique in the sense that in the whole of the fifth mandala the only lady-seer available is Vis'vavārā. She belongs to the Atri family The word Vis'vavārā occurs in the very first Rk. She panegyrized the deity Agni and discovered three qualities in him<sup>5</sup>. According to Sāyaņa the word Vis'vavārā means one who controls the enemy who is in the form of sin<sup>6</sup>. She too has links with the S'uklayajurveda (33-12).
- 4. S'AS'VATÎ (VIII- 1.34):— Only one Rk is revealed to Sas'vatî in the first hymn of the VIII Book, wherein the word Sas'vatî occurs, She belongs to the family of Angirasa, since she is called Angirasi Sas'vatî-Sayana mentions here a legend in his

commentary. According to it, king Asanga, husband of Sarvati, once became effiminate as a result of the curse of gods. In order to make him potent she did long penance, as a result of which he got back all his verility. Sarvati enjoyed it and praised the same in this Rk. Although tradition accepts Sarvati as a historical Raika, many critics express doubts about it.

- 5. APĀLĀ (VIII. 91) :— She is a very famous lady-seer in the eighth mandala. The entire hymn is revealed to her. It contains seven Rks. She was the daughter of sage Atri and was rejected by husband because of her skin-disease. Later she practised penance at her father's hermitage, until Indra appeared and fulfilled her three desires. Indra dragged her through the holes of his chariot, cart and yoke. Then Apālā cast off three skins, of which the first one became a hedge-hog, the second an alligator and the third a chameleon. Apālā became beautiful with bright skin. Sāyaņa quotes this legend from Sātyāyana Brāhmaņa.
- 6. YAMI (X. 10. X. 154):— In the tenth mandala alone, we see eleven lady-seers, of whom the Rsikā yami appears in the beginning. First she figures in the tenth hymn in a dialogue with her husband Yama. Later she is mentioned as a Rsikā of the hymn 154. Her mother is Samiñā and father Vivasvān. Hence she is called Vaivasvatī yamī. Some people regard Yama and Yamī as twins.

She was mistaken as conjectural seer by many. But in fact she is a historical lady-seer. Her husband Yama is a seer, not the god of death. F. Max Muller opines that Yama and Yami are night and day. The entire portion connected with the Reika Yami seems to have a mystical meaning.

- 7. VASUKRAPATNI (X.28.1): The interesting thing is that we do not know the actual name of this Raikā. But she is famous as the wife of Vasukra. Sāyaṇa quotes her as Vasukrapatnī. It is unique as far as the lady-seers are concerned. In the twenty eighth hymn of the tenth book she is the Raikā of one Rk. The Vasukra is son of Indra. The entire hymn is a dialogue between the father and son. The first Rk, revealed to Vasukrapatnī is in praise of Indra. It is believed that this particular hymn has an esoteric meaning.
- 8. GHOṢĀ (X. 39. 40): She is the Rṣikā of two hymns thirtynine and forty of the X mandala-Ghoṣā occupies a distinguished place among all the other lady-seers. It is a matter of interest that she was the daughter of Kakṣīvān a vedic seer and mother of Suhastya, who was also a seer. It is very rare occurance.

She mentiones a number of terms in these hymns like cyavana, Sundhyu, Vimada, Vadhrimati, Kali, Vispalā. Rebha, Saptavadhri, Pedu, Bhujyu, Vasa and Arti, around which a number of legends

were woven in later literature. The Ghosa a noted Brahmavadini is first referred in the 117th hymn of the Book one, where Sayana has given all the details of the Rsika<sup>8</sup>.

As she was suffering from a skin disease she was not married to anybody. She remained in her father's house, till she was 60 years old. She has praised As'vins and by their grace she was cured-As'vins blessed her with youth, husband and a son by name Suhastya.

There are many verbal repetitions in 39th hymn from the First Book of the Rgveda.9

9. JUHUH (X-109):- She is the seer of the hymn 109 in the tenth book-10 She is known as Brahmajāyā (wife of Brahma) which means Brahmavādinī. Juhu is nothing but Vāk. According to a legend her husband Brahma or Brhaspati deserted her. The gods restored her to him. Of course this hymn is interpreted by Sāyaņa in the light of the above legend. But it is a well accepted fact that this is a specimen of most mystic sūktas of the Rgveda.

#### II CONJECTURAL LADY-SEERS:

So far we have studied nine lady-seers who are prominent in terms of history. Now we discuss the rest, who are of conjectural nature. In fact there is greater possibility of mystic interpretation in these conjectural cases rather than historical ones-

It appears that the real seers of some hymns are lost or forgotten due to the traditional gap. So according to the convention "Yasya Vakyam sa Raih" those names have been regarded as Raikas, which occured in the Rks

- 10. SURYA (X. 85):-Among the lady-seers of conjectural nature Surya occupies an important place, for many reasons. She is supposed to be the daughter of Savita and wife of Soma. The eighty fifth hymn of the X Book is revealed to her, and this consists of forty seven Rks. It is not wrong to say that Süryā is a Reikā of many Rks in Reveda. With regard to the number of Rks revealed to her, certainly she stands first of all the lady-seers of the Rgveda. The Ghosa is next to Surva in that respect, who is the Rsika of 28 verses. There is another reason for her importance. The Rks revealed to her are most significant in connection with the marriages, even to-day. They consist of many invocations11 and benedictions, 12 which glorify the traditional marriages. Especially the particular hymn has an inspiring message for married persons.
- 11. INDRANI (X.85): She is the Raikā of eleven mantras in this hymn. The hymn eighty six is in the form of dialogue, wherein Indra, Indrānī and Vṛṣākapi are the participents. There are two other suktas (X.145, X. 159) where Saci or Paulomī is the Raikā. Through these hymns we can have a complete picture of Indrānī.

- 12. URVASI (X.95):—In the ninty fifth hymn of the tenth Book Urvasi is the Reika of nine verses. The entire bymn is in dialogue nature between pururavas and Urvasi. Sayana narrates the legend connected here from the Satapathabrahmana. (11.5.1).
- 13. SARAMÀ (X. 108):- She is a lady-seer of six verses in the hymn 108. There is a dialogue between Saramā and Paņis, where they were alternatively regarded as the seers and deities both. Sāyaṇa says that when the cows of Brhaspati were stolen by the Paṇis, soldiers of the demon vala, Indra sent Saramā a divine dog in search of them 14. Some critics opine that the term Saramā represents an intellectual faculty. It is very clear that this hymn has some wonderful esotaric meaning.
- 14. VAK-AMBHRNI (X. 125): Vak is the Rsika of eight verses in the sukta 125 of the tenth mandala. She is supposed to be the daughter of Ambhṛṇa a Vedic seer. She is termed as Brahmavādini. According to some scholars she is a conjectural lady-seer.
- 15. SRADDHA (X. 151):- She is said to be the Rsika of the entire hymn 151, which consists of only five Rks. The word Sraddha may be an allegorical name. There is no support to establish that she belongs to the gotra of Kama, based on which she is called as Kamayan.

16 PAULOMI-SACI (X.159):- She is the lady-seer of the hymn 159 in the tenth mandala. From this sukta, it is clear that SacI is the daughter of Puloma. Thare is no clear evidence to say that Indranı the Rsika of X.145 is one and the same person as Sacı of X. 159. In the opinion of many scholars Indranı and Sacı are conjectural lady-seers, connected with Indra in many places. Wilson opines that Sacı means an 'act'. The hymn 159 is in praise of Indra's acts The present hymn is regarded as Sapatnıbādhana sūkta, means 'destroyer of the rival wife'.

I have closely followed the celebrated commentary of Sāyaṇa in my study. Generally Sāyaṇa adopts the adhiyajña method in his interpretation. Suffice it to say that the Raikās of Rgveda were ingenious in mundane life on one hand and serene in spiritual practices on the other. The following are some observations on their Socio-Religious life and sentiments:

- Although the Raikas were practising penance from their childhood they were interested in enjoying the worldly life also.
- All the lady-seers were not necessarily Brahmavådinīs and renunciated their sublunary life.
   Among them there are also Brahmacārinīs and Grhasthas The term Brahmavādinī found ex-

pression in Brahmacarini, Grhastha and Sannyasini too.

- 3. We can notice pride and prejudice, anger and passion in some of the lady-seers. At the same time we find fine embodiments of calm and peace. In general they were very smart and decisive by nature.
- 4. It was a heterogeneous society However the sacrificing tendancy was prevalent everywhere. In fact they regarded service to mankind as service to Bhagavan Patience is the natural ornament of the Rsikas.
- 5. They were completely afraid of sinful and profane deeds, and so they controlled their minds and led a sacred and peaceful life.
- They practised penance and prayed to God for peace and sublime life. More or less penance was a common means for achievements, at that time.
- 7. The lady-seers of the Reyveda had highest regard for married life. We can see some adjusting nature both in wife and husband for the smooth running of the family.
- As a wife every lady-seer commanded due respect and occupied high place in society. It is

obvious that, like the Yajamina his wife was also equally important for the performance of a sacrifice (X-109.5)

- P. The lady-seers considered three things as their privileges, 1. Protecting the Rta 2 giving birth to a male child 3. and attending sacrifice (X. 86. 10).
- 10. The Reikäs were great thinkers. Hence they explicitly deal with Brahman, universe and a number of deities. They did not see any difference between themselves and the universe (X·125).
- 11. They were highly religious minded and devoted their lives to hold sacrifices and to understand holy nature of Karma (V.28).

Hence, with these observations we can boldy say that the lady-seers of the Rgveda were builders of human race with their revelations of the eternal Veda along with the other seers. From the following words of Jean Le Mee, we can understand the eternal nature of the Vedas and their unbroken relationship with the human race:

"Precious and durable materials gold, silver, bronze, marble, onyx or granite-have been used by most ancient peoples in an attempt to immortalize their achievements. Not so, however, with the ancient Aryans. They turned to what may seem the most volatile and insubstantial material of all the spoken word and out of this bubble of air fashioned a monument which more that thirty, perhaps forty, Centuries later stands untouched by time or the elements. For the pyramids have been eroded by the desert wind, the marble broken by earthquakes, and the gold stolen by robbers, while the Veda remains recited daily by an unbroken chain of generations, travelling like a great wave through the living substance of mind".

#### NOTES:

- 1. Supra Rgveda Samhita Vol. I. Introduction, 1.
- 2. Vide S.B. I. 126.6.
- 3. Cf. कस्या अश्वसम्बन्धिनी रक्युः, ताजिस्तहनका Ibid I. 126-4.
- 4. Cf. व्यर्थः प्रमुकामः, बहुकामनावान् । अल्पेनैव कर्मणा बहु-काशामकस्यति । Ibid I. 179.5.
- 5. Vide हथ्यबाहननामकस्यैवानिर्देवतासम्बद्धा यजनानैरंपणीयस्वज्ञ्य तीलरीये स्वष्टमान्नातम्-प्रयो वा अन्तयो हव्यवाहनो देवानां कम्यवाहनः पितृनां, सहरका असुराणाम् । 1bid V-28.6.
- 6. विश्ववारा सर्वेमिप पापरूपं शत्रुं वारियत्री। Ibid V· 28·1.
- 7. Vide S.B. VIII. 91.6.
- 8- घोषायं वित्पत्वचे दुरोणे प्रति सूर्यस्य अधिवनाववत्तम्
  I-117-7 Sayana explains in his commentary here—घोषा नाम ब्रह्मवादिनी कलीवतो दुहिता। सा
  कुष्टिनी सती कस्मैषिद्वराय अवता वितृगृहे निवचना जीर्णा
  आसीत्। सा अधिवनीरनुषहात नष्टकुष्टा सती प्रति लेणे।
- 10. According to some, Urdhvanābha the son of Brahma is the seer of this hymn. S.B.X.109.
- अनुझरा ऋषवः सन्तु पत्था येणि: सखायो यन्ति नो वरेवन् । समयमा सं प्रयो नो निनीवास्तं जास्यस्यं सुवममस्तु देवाः ॥ X-85-23

12 नवी नवी भवति बायमानोऽही केत्रक्वताचेत्वप्रम् । भागं वेबेभ्यो विवद्यास्यायन् प्र चन्त्रमास्तिरते वीर्घमायुः ॥

X.85.19.

सुमङ्गलीरियं बस्नरिमां समेत पश्यत । सीकारवसम्बं बरबायाचास्तं वि परेतन ॥

X.85.33.

गुभ्जामि ते सीमगरबाय हस्तं मया पत्या बरबध्दर्यंचासः । भगो अयंमा समिता पुरंधिमंद्वां त्वाबुर्गाहंपत्थाय देवाः ॥

X. 85.36.

इहैव स्तं मा वि योष्टं विश्वमायुर्धेश्वतम । चीलली पूर्वनंप्तिभगोदमानी स्वे गहे ॥

X.85.42.

सम्राज्ञी इवशरे भव सम्राज्ञी इवइवां भव । ननान्दरि सम्राज्ञी भव सम्राज्ञी अधि देववु ॥

X.85 46

- 13. Vide S.B. X. 95.
- 14. Infra X. 108.
- 15. पुरुषगतोऽभिप्रायविशेषः श्रद्धा S.B. X.151.

#### BIBLIOGRAPHY & ABBREVIATIONS

Das Gupta, S. A History of Indian Philosophy Vol· I· ( = HIP) Motilal Banarsidas Delhi, 1975.

Louis Renou Vedic India ( = V·I) Indological Book house Delhi, 1971.

Max Muller, F.
Lectures on the Origin and Growth
of Religion, (= OGR)
Indological Book house
VARANASI. 1964.

Sontakke, N·S. Sāyana Bhāsyam ( = S·B·) Rgveda Samhitā Vaidika Sama'odhamandal Poona, 1972·

Svami S.P. Sarasvati and Satyakām Vidyālankar, Rgveda Samhitā (Intro) Vol· I. (=R·S) Vedapratisthāna New Delhi, 1977.

# A NOTE ON THE WORD PRETYA-BHĀVA

1.1. The principal compounds in Sanskrit, it is well known, are divided into four groups, viz., Dvandva, Tatpurusa, Bahuvrihi and Avyayibhāva. In addition to these, there are many compounds serving as exceptions but which are attested in Sanskrit language and listed in the Ganapāthas. Among the exceptional cases, there is the type of compounds whose first member is an absolutive. Examples of

Paper read in Sixth All India Conference of Linguists<sup>1</sup> S. V. University, Tirupati, 1976.

this type are : pretya-bhāva, viramya-vyāpāra, vyāpya-vṛtti, abhyupagamya vāda etc. The present paper attempts to examine the formation of pretya-bhāva in which the first member is an absolutive.

1.2. The compound pretya-bhava which means 'the state or condition after death, i.e., rebirth' does not occur in Vedic literature. Its first occurence may be traced to the Rāmāyaṇa and the Mahābharata among the epics. It is also attested in the Nyāya Sūtra of Gautama. Let us cite a few instances here:

प्रेत्यभावेऽपि कत्याणः संगमो ने सह स्वया । भृतिहि भूयते पुण्या भाह्यणानां तपस्विनाम् ॥ इहलोके च पितृषियां स्त्री यस्य महामते । म्प्रद्भिदेता स्वयमेंच प्रेत्यभावेऽपि तस्य सा ॥

Rāmāvaņa, Ayodhyā, 29.17-18.

It is further attested four times in the Mahābhārata as shown below:

> सोडहं तपस्समास्थाय मोक्यामीवं कलेवरम् । कवं मे प्रेरपमावेडपि न तैः स्थास्तह संगनः ॥ MBh., I (1575) 32.12, Cr. Edn. Poona, 1954.

स तेवां प्रेत्यभावे च प्रेत्यजाती विनिश्चये। स्नावसस्यः स भूबिष्ठमात्मतस्ये न तुष्यति॥

MBh., XII (7885) 211.5.

It may be noted that in the verse above the word pretya-bhāva occurs side by side with a similar compound Pretyajāti:

रहस्यं ववृत्तीकां च तक्कृकृत्व पृतिकिर।
 वा वृतिः प्राप्यते येन प्रेस्प्रभावे चिरेप्सिता ॥

MBh., XIII (346) 7.2.

गानव्यं विसमन्त्रं वा तहिछे प्रतिपादवेत् ।
 प्रव्याणि चान्यानि तथा प्रेत्यमात्रे न शोषति ।।

MBh., XIII (1569) 23-2.

- 2.1. In all the above contexts, the compound pretyabhāva carries the sense of rebirth, i.e., the condition obtained after death. In the Nyāya Sūtra of Gautama the compound occurs twice:
  - कात्मशरीरेनियार्थवृद्धिमनः प्रवृत्तिवोवप्रेत्यमावफल बु:बाधवर्गास्तु प्रमेयम् । (1.1.9.)
  - पुनस्त्विः प्रेरममाबः (1.1.19.) Vătsyāyana, the Bhāsyakāra of the Nyāya Sūtras, has analysed this compound pretya-bhāva as follows: उत्पन्नस्य क्वबिस्तर्दानकाये मृत्या या पुनस्त्विः स प्रेरमाबः। मृत्वा पुनर्यन्म।
- 2.2. From the commentator's gloss, it is evident that he accepts the first member as an absolutive. In the Upaskara commentary on the Vais'esika Sutra, the compound occurs in the aforesaid sense. However the commentator says:

अयं जन्ममरणप्रवन्धः संसारः प्रेत्यणावापरनामा धर्माधर्माप्यामित्यणं: । अस्येव च प्रेत्यणावस्याचरण्यरीयाव इति वेविकी संज्ञा ।

Thus, samsara is pretya-bhava and it is the fruit of dharma and adharma. In the Veda it is designated as ājarajjarībhava.

- 23. The Mahābhārata at XIV. 1039 uses the adjectival formation pretyabhāvikā, which is explained as "belonging to the state or condition after death," which is opposed to aihakālikā. Boehtingk in the Petersburg Worterbüch comments that this form should be corrected as praityabhāvika.
- 3.1. Now, the question is, how to explain the compound formation grammatically. Pretya, an absolutive, is formed according to the grammatical process: Pra Vi+t+ya (lyap). According to Pāṇini's sūtra समानेत्रमञ्जूचे सको स्वय (Aṣṭādhyāyī (7.1.37), lyap is substituted for ktvā. Pretya means having died, and the second member of the compound, bhāva, means the state or condition of birth. Thus the compound denotes the idea of rebirth.
- 3.2. Under the sutra मन्दर्यक्तास्वरच्च (2.1.72), Pāṇini has listed some words as belonging to the Mayūravyamsakādigaṇa, in which the three compounds: prosyapāpīyān, utpatyapākala, nipatyarohinī are listed. It is clear that in all these compounds first member is an absolutive. The Mayūravyamsaka class is an ākrtigaṇa; hence, similar formations could be added to this list. So, pretya-bhāva may be included in this class by the process of nipātana. It acquires the status of a dependent determinative compound (लच्चच). Since, in a Tatpurusa compound, importance is attached to the second member, the compound pretya-bhāva denotes rebirth.

#### Prosya-pāpīyān is attested in the Bhattanya.

संबक्ध वॉसिन ! स्त्रं जं ज्वानं तस्वी तुत्रे। राजव: त्रोक्यवाबीयान् सहीहि तनकिञ्चवत् ।। Bhatțikāvyā, 591.

3.3. In the commentary on the Bhattikāvya, Jayamangala, admits of the compound Prosya-pāplyān as dependent determinative (कायुक्तकात) on the evidence of the rule, Mayūravyamsakādayas'ca (Pāṇini 2.1.72).

Accordingly, pretya-bhāva is explained on the model of prosya-pāpīyān. How is it then, that the commentators on Pāṇini have not noticed pretya-bhāva although it is an old compound, known from the times of the epics and the Nyāyasūtra. If it is an older formation, on its model, several compounds, whose first member is an absolutive or an indeclinable past participle, were formed in classical Sanskrit.

- 4.1. Did Pāṇini notice the form pretya-bhāva? Kātyāyana and Patañjali knew the compounds whose first members are made by means of the absolutive suffix lyap. Under the sūtra समामकर्त्वयोः पूर्वकाले (3.4.21) Kātyāyana and Patañjali have discussed similar compounds as मुनस्या समित, स्मास्या, मुनस्या, पीस्या समित and others.
- **4.2.** The compounds such as pratitya-samutpāda became productive in later literature. As examples of such productives might be cited the following:

- 1. ferremere (Bhattadipikā, 4.1.5)
- 2. जनवृत्वानुवादः (Bhāṭṭadīpikā, (4.1.9)
- 3. srowift (Nyāyabhāşya)
- 4. अध्याप्यवृत्तिः (Bhāṣāpariccheda, 27)
- 5. अनारभ्याधीतन् (Mimāmsāsūtra, 3.6.3; Sarvadars'ana Sangraha, edn., B.O.R.I., Poona, p. 258)
- 6. असमीक्यकारी
- 7. अध्यवनस्थवादः
- 8. अनारम्बनावः (S'āstradīpikā, p. 294)

#### BIBLIOGRAPHY & ABBREVIATIONS

ASTĀDHYĀYI (= Astā) Brahmadatta Ram lal Kapoor Granthamala New Delhi, 1965

BHĀṢĀPARICCHEDA (= B.P.) Suryanārāyana Shukla Kasi, 1933.

BHĀŢŢADĪPIKA (= B.D.) N. S. Anantakrishna Sastri BOMBAY, 1921.

BHAŢŢIKĀVYA ( = B·K.) Khemaraj Bombay, 1928.

MAHÁBHÁRATA ( = MBh.) V.S. Sukthankar POONA, 1933.

MAHABHĀSYAM (= M.B.) Chowkhamba Sanskrit Series BENARAS, 1854.

MIMĀMSĀDARSANAM (M.D.) Vāsudeva Abhayankar Poona, 1976. NYÂYADARSANAM (=N.D.) With Vätsyana bhāşyam Anantalal Thakur

DARBHANGA, 1967.

RAMAYANA (= Rama.) Ganga Vişnu Sri Krşnadas Kalyan-Bombay, 1857.

SARVADARS'ANASANGRAHA (= S·D·S·) K·V· Abhayankar Bhandarkar Oriental Research Institute POONA. 1951.

S'ASTRADÎPIKĂ (S·D·) Dharmadatta Suri BOMBAY, 1915.

VAISESIKADARSANAM (= V·D·) With Upaskāra Dhundhi Raja Sastry KASI, 1923.

# THE SOURCES OF S'ARÎRA-S'ARÎRIBHÂVA

It is needless to say that the SarIra-SarIribhāva (=S·S·) occupies a unique position among the doctrines well established in Visistādvaita school of thought. But there is much difference of opinion on the sources of S·S· among the scholars. This paper intends to study the major sources of S·S· in brief and to throw some light on various aspects connected to this.

Prof P.N. Srīnivāsācārya remarkably put it as "The concept of Brahman as the SarIrin and the

world as the Sarīra strikes the keynote of the ontology of Rāmānuja as revealed in the Sadvidyā and developed by the Satkāryavāda which is often wrongly identified with western realism<sup>1</sup>." The sources of S·S· may be enumerated under five heads as: 1. Vedic Texts 2. Pāñcarātra 3 Bhagavadgīta 4. Viṣnu-Purāṇa and 5. Yāmunācārya's works. The different order followed here by E·J· Lott is to be examined.<sup>2</sup>

#### 1 Vedic Texts:

The Purusasukta the cosmogonical hymn of the Rgveda (10-90) describes the entire universe as a divine body of the Supreme Lord. Later Satapatha-Brāhmaṇa identifys the Purusa-figure with Nārāyaṇa who liberates the devotees from their worldly bondages. The Brhadāraṇyaka (1-4-16) suggests complete pantheism as:

#### "अयो अयं वा आत्मा सर्वेषां मृतानां लोकः?"

We can understand easily through such passages that Supreme Being Brahman is not Himself the Universe but He pervades the entire Universe as its soul. The most significant Upanisadic passage used by Rāmānuja following Yāmuna from Brhadāranyaka (3.7.22) is as follows:

"य आत्मिन तिष्ठप्रात्मनो अन्तरः यमात्मा न बेब, बस्यात्मा शरीरम्, य आत्मानं अन्तरो यमयति स त आत्मा अन्तर्यान्यसतः।" Here we have to take note of the force of each adjective which outwordly establishes the S.S. There are a number of Upanisadic passages which explain S.S. obviously.

#### 2 Pañcaratra: (=P·R·)

a) With the most concentrated study of Jñāna-pāda of Pāñcarātra Samhitas one can easily arrive at the conclusion that the Vis'iṣṭādvaitins owe to the P·R· more and more in establishing their concepts viz., S·S· and S'eṣa-s'eṣibhāva4· While describing the form of Brahman it is said that he is Sarvākāra· It clearly shows the cosmic form of Nārāyaṇa. It is very interesting to note here that Pādmasamhitā mentions the cosmic form of Supreme Being very aptly and vividly than Puruṣasūkta6· The concepts of S'arīritva and Antaryāmitva of Lord are mentioned there itself as6:

प्रकृति: पुरुवश्योषे मन क्ये दुरस्यये। अनुप्रविश्य द्वितयं स्रोभयाम्यहमिष्ण्या ॥ 5-9-बहिरन्तः स्थितं ज्यापि सर्वतन्त्रातिशासनम् 5-37. . तथा चराचरं विश्वं ज्याप्य तिरुद्धायसस्ययम् 6-23.

(b) Apart from the above concepts, the P.R. holds that the Kainkarya or servitude is the proper relationship between Paramātma and Pratyagātmā. This servant-master relationship continues even in Paramapada also There is no room for any doubt that the dependence of Jiva in Supreme Lord clearly

stated in Kainkarya helped somewhat to evolve new theories like Sarira-Sariribhāva, and Sesas'esibhāva in Vis'istādvaita Many critics misunderstood? as the Pāñcarātra suggests purely 'monism' in places. But in my view those passages are to be dealt in these lines of Kainkarya-bhakti.

#### 3 Bhagavadgita: (= B.G.)

We can find a number of places in B G. where the relationship mentioned between Brahman and the world must be Sarīra-Sarīribhāva. Let me cite select examples in this connection.

- (a) While commenting on eleventh verse in the third chapter of B.G. Rāmānuja says that by sacrificing to the gods the devotee is worshipping the Supreme Being. The gods Indra and Varuna etc., form the body of God. Since He is their Atman.<sup>8</sup>
- (b) In the B G. (7-4,5, 6) itself Bhagavān says that the 'aparā prakṛti' earth etc, and 'Parāprakṛti' jīvas are his "Seṣas" or "Prakāras." So it is clear that the above constitute the body of God.<sup>9</sup> In the same way we come across many instances in B G. which refer Sarīra-Sarīribhāva.

#### 4 Viṣṇu Purāṇa: ( = V P.)

To establish S.S. Rāmānuja quotes many verses from V.P. such as:

वृत्तिकासस्या तेवो वावृत्तकाशः एव व । सर्वेन्द्रियासः करणं पुष्पावयं हि वच्छात् ॥ स एव सर्वेन्द्रात्या विश्वकयो यतोऽव्यवः । सर्वेन्द्रियं यु सस्येव मूसस्यमुक्कारकत् ॥ 1-2-68, 69.

In the Visqueittiya the commentary on V.P. it is showed here clearly that the world is the body of Supreme Being. 10 On the strength of such innumerable statements from V.P. Rāmānuja systematised the S.S. and established his theory. He had quoted many pertinent verses from V.P. much greater length than any other text in his Vedārthasamgraha Srībhāsya and Gitābhāsya.

#### 5 Yāmunācārya's works:

It was the great Yāmunācārya the predecessor of Rāmānuja who wrote Gitārthasamgraha and Siddhitraya to establish the school of Visistādvaita. He propounded some germinal concepts in his works like Prakāra-Prakāribhāva. Seṣa-Seṣibhāva and Sarīra-Sarīribhāva etc. After that Rāmānuja developes all these general concepts which were postulated by Yāmunācārya in his works. Prof. Van Buitenen expresses the same view in his introduction to the Gītā-bhāṣya as: "Rāmānuja himself leaves no doubt as to his indebtedness to Yāmuna. 11 To quote Prof. M. Narasimhāchāry "the chief tenet of the Visistādvaita...hinges upon the concept of Sarīra-Sarīribhāva which we have traced out from the works of Yāmuna.

Yamuna clearly states in his Is'vara-siddhi<sup>18</sup> and Atmasiddhi<sup>14</sup> that God is S'arīrin. Later he elucidates in Samvit-siddhi that the whole universe of cit-acit comprises a 'Prakāra' of Supreme Being which denotes the fact that God is the soul of the Prakrti and Purusa.

Hence the S'arIrin the Supreme Being is not mindless and motionless Being of Parmeanides, nor the abstract universal of plato. He is neither the transcedent one of plotinus, nor the indeterminate substance of Spinoza. Despite the Western thought He is the Summum genus and the Summum bonum, the supreme ground of all and the highest goal of life.

Thus we conclude that on considering all these facts and by making use of all the sources available in scriptures Rāmānuja established the Sarīra-Sarīri-bhāva through his works. It is proper to classify the sources in to five broad heads which are mentioned here in brief. Of course this topic yet needs a thorough and serious study which will throw some more light.

#### NOTES

- 1. cf. P. V. P. 225.
- 2. cf. G. U. V. R. P. 29.
- 3. infra, B. A. 1-4-16.
- 4. cf. J. S. pp. 27-37.
- 5. सहस्रतीर्थवरणहस्तनेवाद्भुताहतेः । अनिरुद्धाञ्चनक्वसे स्वाङ्गादेव अवाक्तम् ॥ मृत्वादिन्त्रद्वव विदिश्व छन्यस्यङ्गानि वट् तथा । छोर्म्यनो नगताल्वर्यो मनसस्यन्त्रमा अपि ॥ छोत्रादिसो नगो नामेः पदस्यो मृत्विरवायत । प्रावाद्यानुस्त्यायानान्त्रस्य क्षेत्रास्त्रधान्त्रम् । जुटपाविकालमेवस्य काळस्यानृस्त्या विद्यः । वनस्यतय ओवस्यो रोजक्याद्वितस्तृताः ॥ यहास्य विद्यते रोजक्याद्वितस्तृताः ॥ यहास्य विद्यते समाद्वस्त्रम् वह्वते बहुवविज्ञाः । चातुर्वर्ष्यं क्ष्माद्वस्त्रम् वह्वते वहुवविज्ञाः । चातुर्वर्ष्यं क्ष्माद्वस्त्रम् वहुवे वहुवविज्ञाः । एवं तृष्ट्वा क्रमास्त्रविव्यक्ष्मप्तरो हरिः ।

P.S. 15-16.

- 6. et seg. P.S. P. 16.
- 7. See P. P. P. 30 ff.
- 8. अनेन देवताराधनमूतेन देवान् मच्चरीरमूतान् नवास्मकानाराधयत G· B· P. 27·
- एतक्वेतनावेतनसमध्यक्यमदीयप्रकृतिद्वययोगीनि बहुप्रदिश्तम्बययंन्ताम्युक्वा— बचनावेनावस्थितानि चिविचित्तमभाणि मदीयानि सर्वाणि मृतानीरयुग्वारय ।

सर्वमितं चिर्वाबद्वस्तुजातं कार्यावस्यं कारणावस्यं च मण्छरीरभूतं सूत्रे मचित्रणबदास्मतथाऽवस्थिते निय प्रोतं-धितस्क "वस्य पृथिषी दारीरं... ः बस्यात्मा शरीरं...सर्वेषुतान्तरात्माऽयहतयान्या विच्यो देव युको वाराव्यवः" इत्यात्मशरीरमावेनायस्थानं च वनवृत्तहाचोरनार्यानिवाहात्माविषु सिद्धण्

Ibid. P. 65.

 सर्वमृतानानयवासमा विदयं चास्य तरीरिम्बित मता' अतः सर्वं व श्वेति । ततो ब्रह्माविमृतस्यं सर्गाविकं लीकावतारस्थियोऽस्थेयोयकारकम । यथा तारीर-भ्यापाराः त्रारीरिणो जीवस्थैय।

V.C. P. 15.

यानि मूर्तान्यमूर्तानि यान्यत्रान्यत्र वा क्वींत्रत्। समित वे बस्तवातानि तानि सर्वाणि सद्दरः।।

V. P. I. 22-86.

- 11. R. B. P. 9.
- 12. C. Y. V. P. 311.
- 13. चेतनया जियमाणः सङ्घातो हि वेहः । स्वयुक्तनृपुत्रचेतन्वयात्रादेण अर्थाननं क्षेत्रमिति यावतः । अतः एव स्वत्राव्यक्तिव्यक्तानं 'क्ष्य पूषियो सरीरम्' 'यस्यापः सरीरम्' 'यस्यात्रा सरीरम्' इत्यादिनियंतः। 'स्तिन सर्वाण कहतुः' इति च पुराणे ।

S. T. Pp. 214-15.

पृथ्विष्यादीनां परमात्मकारीरत्वपरभौतवचनाम्युपादत्ते अत एवेति । कगवस्तकुल्पात्नकज्ञानेनैव लग्धस्वकपस्थिति अवृत्तिकस्थात्सर्वस्य तच्छरीरत्वं
शोक्यते मुख्यमेवेति कावः ।

S.A. Pp. 214-15.

14. चेतनाचेतनात्मत्वादेकराजकदेशवत् ।

S T. Pp. 265.

#### **BIBLIOGRAPHY & ABBREVIATIONS**

BHAGAVADGITĂ (= B.G.) P. B. Annangaracarya,

KANCHIPURAM, 1956

BRHADĀRANYAKA (= B.A.)

Vasudeva Brahma Bhagavat

Kalyan, Bombay, 1940.

GITABHASYA (= G.B.)

P.B. Annangaracarya Kanchipuram, 1956.

GOD AND THE UNIVERSE IN THE VEDANTA THEOLOGY OF RĀMĀNUJA (=G.U.V.R.)

Eric. J. Lott

Ramanuja Research Society MADRAS, 1976.

JAYĀKHYASAMHITĀ ( = J·S ) E. Krishnamacarva

Oriental Research Institute BARODA, 1931.

PĀDMASAMHITA (=P.S.)

Sita Padmanabhan & R. N. Sampat Pancaratra Parisodhana Parisat MADRAS, 1974.

RAMĀNUJA ON THE BHAGAVADGĪTA (= R·B·) J· A· B· VAN BUITENEN HOLLAND. 1953. SIDDHANJANA (=S·A·)

P. B. Annangaracarya VADTAL. 1954.

SIDDHITRAYA (S·T.)

P. B. Annangaracarya
VADTAL. 1954.

THE CONTRIBUTION OF YAMUNA TO VISISTADVAITA (=C·Y·V·)

M. Narasimhacarya Madras, 1971.

THE PHILOSOPHY OF PANCARÂTRA (=P·P·)

S. R. Bhatt

Ganesh & Co.

Madras, 1968.

THE PHILOSOPHY OF VISISTADVAITA (= P·V·)

P. N. Srinivasacari

The Adyar Library Series, No. 39.

MADRAS, 1946.

VISNU PURANA (=V.P.)

with Visnucittiya (= V.C.)

P. B. Annangaracarya

KANCHIPURAM, 1972.

# THE MIMAMSAKAS' VIEW OF VYAPTI AND VYAPTIGRAHOPÄYA

It has been observed since long time that Mīmā-msakas accept Verbally the Anumānapramāņa established by Naiyāyikas but differ from the latter in evolving many constituents of it, to suit their tradition. According to some philosophers among those Vyāpti (invariable concomitance = IC) and Vyāptigrahopāya (means for the apprehension of the Ic = MAIC) have a noteworthy role in anumāna.

Paper read in the All India Seminar on Vyapti in Indian logic, S. V. University, 1978.

It is very interesting to note that regarding the present topic there is some difference between the two schools of Purvamīmāmsā namely Bhāṭṭa and Prāhhākara.

At present an attempt is being made in this paper to throw some light on Prābhākaras' view as well as the Bhāṭṭas' on the subject concerned which is neglected completely by the Inteligentia of the day.

#### o Introduction:

It is needless to say that all the Indian philosophers who accept inference as a means of valid knowledge unanimously agree the indispensability of Vyāpti IC. Of course they may differ regarding its nature and role and methods of its apprehension. The knowledge of Vyāpti will play an important role in inference because everything depends upon the function of Vyāpti. As Athalye aptly observed:

There is infact no other single topic in the Nyāya philosophy which has evoked such an amount of subtle hair splitting from scholastic disputants as the definition of Vyāpti.<sup>1</sup>

#### That is why C. D. Bijalwan put it as:

In other words Vyāpti is the minimum condition for inference. It is held to be the fundamental ground of all inferences.<sup>2</sup>

Generally the major term (Sādhya) is related to minor term (Pakṣa). The relation between them depends on the relation between major term and the middle term (hetu). Hence Vyāpti is a must by which the middle term leads to the major term i.e. the knowledge of the inferred object Therefore each System of Indian philosophy defines Vyāpti in different ways to suit its needs.

#### 1 The Nature of Vyapti:

The term Vyāpti (vi-+āpti) is a special relation between two universal things. For example in the proposition:

#### पर्वतो बह्निमान् धुमबस्वात

smoke is considered to be the parvaded (Vyāpya) and the fire is pervader (Vyāpaka). So we can say Vyāpti as a state of pervasion. The said relation has been referred to by various schools of Indian philosophy as linga-lingisambandha, gamya-gamakabhāva, sādhyasādhanabhāva, prasiddhi, Vyāpti and so on. Of all these the term Vyāti is very famous in all systems The word Vyāpti is used for the first time as Ic by the udyotakāra in his Nyāyavārtika<sup>3</sup>.

#### I. I Bhattas' View:

The phrase 'Jñātasambandha' is used by Sabarasvāmi in his definition of inference as:

#### अनुमानं ज्ञातसम्बन्धस्यैकदेशदर्शनात् एकदेशामारे असन्मिक्क्टेऽचें बृद्धिः ई ।

By that it can be said that Bhāṣyakāra accepts some constant association of two facts as the base of inference. Although he did not use the term Vyāpti directly he indicated the Ic in other words. Kumārila Bhaṭṭa used the term Vyāpti in his Vārtika for the Ic which is regarded as the special relation between major term (sādhya) and the middle term (hetu)<sup>5</sup>.

According to Pārthasārathi Mis'ra invariable relationship between middle and major terms may be Samyoga, Samavāya ekārthasamavāya and kārya-kāraņabhāvas. In all these relations invariability is the leading factor for the pervasion. Pārthasārathi Mis'ra prefers the word 'Niyama' instead of Vyāpti for Ic.

Nārāyaņa in his Mānameyodaya explains Vyāpti as a natural relation. He further clarifies that naturalness is free from extraneous adjuncts<sup>7</sup>. As like Naiyāyikas, Bhāṭṭas accept two varieties of Vyāpti as anvaya and vyatireka<sup>8</sup>.

#### 1. 2 Prābhākaras' View I

There is no much conflict between prabhakara and kumārila on the phrase 'Jñātasambandha' which implies the Ic Vyāpti obviously. That is why prabhākara puts forth as:

#### ब्बाप्यं हि दृष्टं ब्यापकं नमयति

while commenting the definition of inference<sup>9</sup>. Sălikānātha a stanch supporter of Prabhākara holds that the constant relationship 'avyabhicāra' is Vyāpti<sup>10</sup>. According to Prabhākara Vyāpti Ic should be ascertained by repeated observance 'asakṛddars'ana' of probans and probandum.

Nandikes'vara author of Prabhākaravijaya is of the view that Vyāpti is a relation between major term and middle term and it will be ascertained by single observance. Not only that but also he denies the repeated observance as the means to ascertain Vyāpti<sup>11</sup>. It is based on the theory of Bhavanātha the author of Nayaviveka<sup>12</sup>.

#### 2 The Nature of Vyaptigrahopaya:

Vyāptigrahopāya, method of ascertaining Vyāpti is a most important aspect which invites the attention of various schools of Indian philosophy. Of course there are divergent views regarding this topic. As mentioned before some people say by the repeated observance it can be ascertained. Some other hold that the repeated observance is not at all the means to ascertain the said relation between major and middle terms.

#### 2. 1 Bhāttas' View:

Kumārila Bhaţṭa accepts bhūyodars'ana the repeated experience as the means to ascertain Vyāpti Ic18. Likewise Pārthasārathi Mie'ra also agrees that Vyāpti is known by repeated experience 'bhuyodare'ana'. Later Bhāṭṭas like Nārāyaṇa accept 'Tarka' in order to eliminate suspicion of invisible extraneous adjuncts¹4 With this we can estimate that there is some influence of Naiyāyikas on latter Bhāṭṭas in many respects. In this connection Gagābhaṭṭa the author of Bhāṭṭacintāmaṇi is worth mentioning who was fully influenced by the Navyanyāya. He holds that Vyabhicārāgraha and sahacāragraha are the means to ascertain Vyāpti¹¹⁵.

#### 2. 2 Prābhākars' View:

Prābhākaras maintain the 'asakrddars'ana' repeated observance. But the difference between Bhātṭas and Prābhākaras is, the latter assign different roles to the first and subsequent observances. As said before both Bhavanātha and Nandikes'vara supporters of the Prābhākara school of pūrvamīmāmsā accept 'sakrddars'ana' single observance as method to ascertain Vyāpti, Vyāptigrahopāya As well as Naiyāyikas and Bhātṭas Bhavanātha maintains 'Tarka' the counter-argument as the remover of doubts regarding inconstancy of the middle term (hetu)<sup>16</sup> He was supported by Ravideva in his commentary vivekatattva to Nayaviveka<sup>17</sup>.

#### 3 Conclusion:

Mīmāmsakas used the term Vyāpti right from Kumārilabhatţa for Ic Regarding Vyāptigrahopāya ascertainment of Vyāpti except Nandikesvara and Bhavanātha all other adopt the theory of Naiyāyikas as it is. There is no clear mention of Tarka in support of Vyāptigraha available in Brhati or Prakaraṇapancikā. But Bhavanātha mentioned it in his Nayaviveka and got support from his commentator Ravideva remarkably. Hence considering all the views
pertaining Vyāpti and Vyāptigrahopāya it is not
wrong to say that there is no much difference between Naiyāyikas and Mīmāmsakas regarding this
problem<sup>18</sup>.

#### NOTES :

- 1. T. S. P. 247.
- 2. I. T. K. P. 145.
- अयोत्तरमवधारणसम्पर्णन्यते तस्य व्याप्तिरित्यर्थः।...न च द्वितीयस्थिन्।
  स्मरणं भ्याप्तिस्मरणसमये विनश्यवयस्यमप्यस्ति ।

N. V. P. 301-303-

- 4. S. B. P. 36.
- 5. सम्बन्धो ब्याप्तिरिध्टात्र लिङ्गधर्मस्य लिङ्गिना। S·V·P·348
- 6. Vide S. D. P. 60.
- 7. का पुनरियं व्याप्तिः। उच्यते, स्वामाविकः सम्बन्धो व्याप्तिः। स्वामा– विकःवं चोपाधिराहित्यमः।  $M \cdot M \cdot P$ . 86.
- हेघा हि स्याप्तिः । अन्वयस्याप्तिः स्यतिरेकस्याप्तिः चेति । तत्र साधनस्य सद्भावे साध्यस्यापि सद्भावः अन्वयस्याप्तिः । साध्याभावे ।साधनस्याप्य-भावो स्यतिरेकस्याप्तिः ।

Ibid. PP. 53-55.

- 9. Br. P. 23.
- 10. अध्यमिचारो हि व्याप्तिः । अध्यमिचारद्य सकलदेशकालव्यापित्वम् ।

Ibid· P· 95·

तस्मारकार्यकारणमावादय एवं सम्बन्धा यस्य येन नियता अध्यक्षिचारिणः स हेतुरिति वर्शयितुं ज्ञातसम्बन्धनियमस्येत्युक्तम् । घूमस्य कार्यस्य कारण-सम्बन्धो नियतः अम्नेरस्वनियतः ।

P. P. P. 202.

11. अतो न भूयोदशंनस्य तस्वग्रहण उपयोगः।

P. V. P. 99.

- 12: Vide N. Vi. PP- 124-125.
- 13. जूबोबर्शनगम्बा च ज्वाप्तिः सानाम्बबर्भयोः । ज्ञायते भेड्हानेन स्वचिच्चापि विशेषयोः ॥ S. V. P. 350-
- -14. तदेवं तर्कसहायेन मूयोवशंनेन निरुपाधिकसन्वन्धोऽवधार्यतेभूयोवशंनतः शक्या वृत्त्योपाधिनिराविया।
  अवृत्योपाधिशक्षा तु तर्केरेव निरस्यते।।
  M. M. P. 47.
- 15. B. C. P. 26.
- 16. यदि चानेकव्यस्युपाधिशङ्का, तदानुगतं तदाकृतिकत्वनेकमुपाधिः, लाघवा-स्तकंतः; उपाधिशङ्कापनयनमपि तकांन्मानोत्पत्तिसह।यादिति विक्। N. V. P. 122-23.
- 17. V· T· P· 1236
- 18. N. M. P. P 186.

#### **BIBLIOGRAPHY & ABBREVIATIONS**

BRHATI (= Br·) Ramanatha Sastry, S.K. MADRAS, 1934.

BHĀṬṬACINTĀMANI (= B.C.) Suryanarayana Shukla BANARAS. 1934.

INDIAN THEORY OF KNOWLEDGE (= I·T K·) Bijalwan, C. D. New Delhi, 1977.

MANAMEYODAYA (= M·M.) Kunhan Raja, C. MADRAS. 1933.

NAYAVIVEKA (= N· Vi.) Ramanatha Sastry, S. K. MADRAS, 1937.

NYÀYAMÎMÂMSÂDARSANAYOḤ PRAMĀNAVICĀRAH (= N.M.P.) Raghunathacarya, S. B. Padmasri Publications TIRUPATI, 1983

NYÁYAVARTIKAM (= N.V.) Anantalal Thakur DARBHANGA, 1967. PRABHAKARAVIJAYA (= P.V.) Anantakrishna Sastry CALCUTTA, 1926.

PRAKARANAPANCIKĀ (= P.P.) Subrahmanya Sastry, A. BANARAS, 1961.

S'ĀBARABHĀṢYAM (=S.B.) Ramanatha Sastry, S. K. MADRAS, 1934.

S'ASTRADIPIKĂ (= S.D.) Dharmadattasuri BOMBAY, 1915.

S'LOKAVARTIKAM (=S.V.) Subba Sastry, K. POONA, 1929.

TARKASAMGRAHA (= T.S.) Pusalkar, A.D. BOMBAY, 1963.

VIVEKATATTVA (V.T.) Ramanatha Sastry, S. K. MADRAS, 1937.

## MAHOTSAVA IN PÁÑCARÁTRA —A SHORT STUDY

श्रीपाञ्चरात्रागमशास्त्रसिद्धः महोस्सबोऽसौ महितप्रभावः । आचर्यते सर्वजनीन आर्यः चिरात पवित्रे भरते सुवर्षे ।।

#### 1 Introduction:

It is a well admitted fact that there are three Agamas mainly followed by Hindus from time immemorial. They are Sākta, Saiva and Vaiṣṇava The last is divided into two groups namely Pāncarātra and Vaikhānasa The Pāncarātra system adopts new

methodology regarding its rituals. In this paper an attempt is made to put forth some points which are significant in connection with Mahotsava in Pañcarātra literature.

#### 2 Significance:

It may not be out of place to discuss the derivation of the word 'Utsava' here. According to the Pāncarātra its derivation is as follows:

#### सुते इति सवः : उत + सवः उत्सवः

'Sava' means the sorrow of the world. Utsava is the means to drive away that. Person who strive after emancipation can get rid of this ocean of grief produced by mudane life by performing these festivals!

In general, the Utsava is of three kinds. They are Nityotsava, Naimittikotsava and Kāmyotsava<sup>3</sup>.

Nityotsava means daily rituals which are performed usually from morning to night in all temples. There is difference of opinion in this context among the Samhitas. For instance, the Parames vara Samhita describes Nityotsava as that which is performed once in a year.

Naimittikotsava means that which is observed when a particular occasion arises. The following are some occasions withholding of rain, drought, the fall of a meteor etc4.

Kāmyotsava means that which is performed for acquiring the first three Purusarthas, (dharma, artha and kāma)<sup>5</sup>.

#### 3 Mahotsava:

Mahotsava is different from aforesaid utsava which brings welfare to the entire state and pleases God. Unlike, in Vaikhānasa it is called as Brahmotsava. We should note here the difference between Pāñcarātra and Vaikhānasa in using two different terms 'Mahotsava' and 'Brahmotsava' in the same context, Srīpras/nasamhitā clearly discloses the origin of Mahotsava.

Again, Mahotsava is of three kinds as Dhvajārohanapūrvah, Devatāhvānapūrvah and Ankurārpanapūrvah in the first, Dhvajārohana is to be performed in the morning and then Bheritādana and Ankurārpana are in the night. It will achieve welfare for the king as well as the State.

The second starts with Bherītāḍana and next occur Dhvajārohaņa It fetches Heavens to the Sādhaka<sup>6</sup>.

In the third variety Utsava starts with the Ankurārpaņa at night after that the Dhvajārohaņa

and Bheritādana will take place. It gives liberation to all<sup>9</sup>. Nowadays only this kind of festival is observed in all temples. There are many subdivisions among the Utsavas described in Pañcaratra Samhitas.

There is another type of classification, which depends upon the duration of Mahotsava. As per this the Mahotsava is of eight types, lasting for a month, a fortnight, twelve days, nine days, a week, five days, three days and one day<sup>10</sup>.

#### 4 Purpose:

Each and every utsava has many purposes. Liberation is the main purpose of all. There is a convention that the prasada which is dedicated to Garuda during Dhvajarohana will give children to the childless There are many evidences about the validity of this saying in society. The Garudaprasada will remove four types of Vandhyādosa i e. childlessness, possession of only one child, possession of only female children and giving birth to children who die. It is said that the offering to Garuda should be given to the woman after meditating on Garuda and Hari, and she should eat three mouthfuls 11

The Pādma Samhitā emphasizes that he who performs Mahotsava with deep devotion and sincerity, would liberate not only himself, but also his entire clan

#### 5. Car Festival

Whatever type of Mahotsava it may be, the car festival should be on the seventh day. It has a singular importance in all of them, because he who sees or worships the Lord in the ratha will surely enjoy moksa given by the Almighty. So people are usually to attend this festival, disregarding inward and outward inconveniences. It is needless to say that the worship of the Lord in the car is more effective than anything else<sup>12</sup>.

#### 6 Socio-Religious Activity:

According to some Agamasamhitas and classical Sanskrit literature, we can say that these Utsavas are a boon to society because many neglected arts of this country are then enriched. For example: many dramas are staged in all regions, a number of free dispensaries were run for poor and pilgrims etc. Even now we can see in many famous temples like Tirupati this type of encouragement is given towards the neglected fields of music and so on. Bhavabhūti mentions in his play Uttararāmacaritam that it was first staged at a festival of Kālapriyānātha.

#### 7 Avabhrthotsava:

This Avabhrthotsava known also as Vasantotsava, has unique prominence in all Utsavas. Hence many people participate in this who were not present during the Utsava days.

'Avabhrtha' means the concluding session of a sacrifice. Mahotsava is held to be a sacrifice and the last function is a bath in holy waters. When people take a plunge in the tank as the Tirthabera and the Lord's discus (Chakra) are given a plunge there. Such a bath is declared to wipe away all sins and

secure Heaven18.

#### NOTES :

- सबः सांसारिक बुःखमृत्तरन्ति तदम्बृक्षिम् । यव्यार इति विद्वांसी निवृवस्युःसवाह्यसम् ।। PS. IV. 10.6.
- 2. निश्यो नैमित्तिकः काम्यस्त्रिविधः स महोत्सवः Ibid. 10.7.
- 3. Para S. P. 182.
- 4. Vide P. S. 1V. 10. 9-18.
- 5. Ibid. 10. 17.
- आराधनावियागेम्यः एवोतिश्रीतिवर्धनः । महस्त्रीतियेन मम उत्सवेन भविष्यति ।। उत्स्तृते हर्षमिति च तस्मावेष महोस्सवः । S.P.S. 30. 7-8.
- 7. ध्वजारोहणपूर्वस्तु राजराज्यसुक्रप्रवः। Para S. P. 183.
- देवताहानपूर्वस्तु स्वर्गभोगफलप्रदः।
   Ibid. P. 183.
- अङ्करापंणपूर्वस्तु सर्वेषां मोक्षदो भवेत्।
   Ibid. P. 184.
- 10. मासेन वा तवर्षेन द्वावशाहेन वा पुनः। नवाहेनोस्सवः कार्यः सप्ताहेन चतुर्मुख ।। अहोभिः पञ्चभिर्वापि त्रिभिर्वकेन वा पुनः। P·S·10-22-23.
- 11. Ibid 10. 95-96.
- 12. Puru. P. 137.
- देवेन सह तत्काले निमज्जिन्त च ये नराः । ते निर्धृयाशुमं सर्वं महापातकमप्यथ् । यान्ति ध्रृवं सुदुष्याप स्थानमाचन्द्रतारकम् । P. S. 11. 227–228.

#### **BIBLIOGRAPHY & ABBREVIATIONS**

#### ÄGAMAS AND SOUTH INDIAN VAIŞNAVISM (≈A·S·V·)

Varadachari, V.

Prof. M. Rangacharya Memorial Trust Triplicane, MADRAS, 1982.

#### PURUȘOTTAMASAMHITĂ (= Puru) Sitaramacharya, P. BHADRACHALAM, 1990.

SRÎPĂDMASAMHITĂ (= P.S·) Ramanuja Joutișika Mysore, 1887·

SRÎPARAMES VARASAMHITĂ (= Para.) Govindacărya SRI RANGAM, 1953.

SRIPRAS'NASAMHITA (=S.P.S.) Sitapadmanabhan K. S. Vidyapeetha Firupati, 1969. 6 PILLAI LOKACARYA ON FORMS OF GOD

1 Pillai Lokācārya, a profound follower of Rāmānuja, flourished in the 13th century A.D. in the southern part of India. He is rightly portrayed as "a star of the first magnitude in the galaxy of Srīvaiṣṇava divines!" His remarkāble works, eighteen in number, elucidate Srīvaiṣṇava tenets in the precise and lucid style of Maṇipravāla and are easily comprehensible to a layman too. These works are considered to be prakaraṇa Granthas in Vis'iṣṭādvaita. Pillai Lokācārya propounded the practice of preaching in vernacular the deep doctrines of Vis'iṣṭādvaita. It is very common and sacred practice in the

Southern school of Srivaiṣṇavism. His surname is Piḷḷai. Lokācārya is his original name. He is famous in Tamil Nadu as Uḷakāriyar. He is well-known as Piḷḷai Lokācārya particularly in Andhra Pradesh.

2 He was born at Srirangam in 1206 A. D. to Sri Vadakkuttiruvīdhi Pillai and Srirangnācciyār. He lived up to 1311 A.D. having obtained sannyāsa from Brahmacarya alone and served for the cause of Srīvaiṣṇavism throughout his life for about a hundred and five years. He realised the truth that the regional language is a better means of propagation than Sanskrit. Hence he has written his works in Manipravāla and they are very useful for comprehending the reality of the world, self and God. These are termed as eighteen secret works: Aṣṭādas'arahasyas in Srivaiṣṇava philosophy. He presented very tough and deep doctrines of Vis'iṣṭādvaita in a naive and attractive style. These are his works:

Mumukşuppadi Parandapadi 1 2 4 Yadrcchikapadi 3 Sriyahpatipadi 6 Tanicaramam 5 Tanidvayam 7 Tanipranavam 8 Tattvatrayam 10 Sārasamgraham Tattvas'ekharam 12 Pramevas'ekharam 11 Samsārasāmrājyam 14 Navaratnamālai 13 Prapanna paritranam 15 Navavidhasamhandham 16 Srīvacanabhūsanam 17 Arthapañcakam 18 Arcirādi

- 3 In various places the number eighteen occupies a unique position in Indian literature. For example, the Mahābhārata which is considered Paßcamaveda is having eighteen parvas; mostly valid Upaniṣads are eighteen in number; in BhagavadGīta, which is regarded as the essence of the Mahābhārata as well as of the Upaniṣads, there are eighteen chapters; the famous war at Kurukṣetra took place for about eighteen days; and Rāmānuja went to Tirrukkottiyur in order to get Rahasyārthas eighteen times. In accordance with the above tradition, Pillai Lokācārya wrote eighteen works on Religion and Philosophy
- 4 According to Visistadvaita Philosophy the secret knowledge of incarnations: Avatārarahasya jñāna of God is regarded as a means of emancipation<sup>2</sup>. Pillai Lokācārya has included it along with other paths of Mokṣa viz., Karma, Jñāna and Bhakti<sup>8</sup>. The present paper is to estimate the views of Pillai Lokācārya about the selected forms of God in the light of Pāñcarātrāgama and Vaikhānasāgama. He has offered his views on the above topics mainly in Īs'varaprakaraṇa of Tattvatraya. He classified the forms of God into five iee 1. Para (Subtle) 2. Vyūha (the fourfold manifestations) 3. Vibhava (the emanation as Rāma, Kṛṣṇa etc.) Antaryāmi (the controller of the soul) 5. Arca (the image)<sup>4</sup>.

| FORMS |                 |            | DETAILS                            |  |  |
|-------|-----------------|------------|------------------------------------|--|--|
| 1.    | Para            | I          | ravāsudeva in Paramapada           |  |  |
| 2.    | Vyūha           | 1          | Vāsudeva                           |  |  |
|       |                 | 2          | . Samkaryana                       |  |  |
|       |                 | 3          | Pradyumna                          |  |  |
|       |                 |            | Aniruddha                          |  |  |
| 3.    | <b>V</b> ibhava | <b>'</b> 1 | Rāma, Kṛṣṇa etc                    |  |  |
| 4.    | Antaryāmin      |            | Jyotissvarūpa in the heart of Jiva |  |  |
| 5.    | Arcā            |            | In the temples/houses              |  |  |
|       |                 |            | (Svayamvyakta, Divya,              |  |  |
|       |                 |            | Saiddha, Arşa, Mānuşa              |  |  |
|       |                 |            | Grhārcā)                           |  |  |

1.1 The first form is Parāvatāra. It is the state of Paravāsudeva, who is on the Seṣas'ayana along with Srīdevi, Bhūdevi and Nīlādevi in Paramapada, which is out of Prakṛtimandala, divine and unaffected by time etc. He is surrounded by the Nityamuktas viz., Ananta, Garuda and Viṣvaksena and also by the Muktas who enjoy worshipping Him. One cannot easily perceive this para form. It is strictly at the reach of Nityamuktas and Muktas only<sup>5</sup>. It is vividly described in the following verse:

कुर्मादीन् विध्यतीकं तबनु मिनमयं मध्यपं तत्र शेवं तस्मिन् धर्मादिपीठं तबुपरि कमलं चानरपाहिणीश्र । विष्मोदेवीविभूवायुष्टमुरत्मणं पाहुके वैनतेयं सेनेशं द्वारपालान् कमुबसुकाणान् विष्णुभक्तान् प्रवद्ये ।। The Paravasudeva is called Nityodita and the Vyuhavasudeva who is a manifestation of the Paravasudeva is called Santodita<sup>6</sup>.

- 2.1 The second form is Vyūhāvatāra. This manifestation is meant for the creation, protection and destruction of the entire cosmos. Exclusively the Vyūhas are to protect the beings which are badly immersed in the ocean of samsāra, and who are worshipping God with a deep devotion. Pillai Lokācārya classified Vyūhas into three such as Samkarsaņa, Pradyumna and Aniruddha? The para form is having the six divine qualities Jūāna etc<sup>8</sup>. Each Vyūha form contains proportionately only two qualities. The manifestation of Samkarṣaṇa is having two qualities Viz, knowledge and strength. Through occupying the Jīvatattva and detaching it from prakṛti the Samkarṣaṇa establishes Sastras and is responsible for the undoing of the whole world.
- 2.2 Through the occupation of the Manas-tattva and having the qualities of wealth and valour the Pradyumna creates the four Manus etc, and inculcates Dharma. He creates the plain world.
- 2.3 Through occupying the egoism and enriching with the qualities of power and brightness Aniruddha safeguards the world, and at the same time inculcates the real knowledge. He is the creator of mixed world and time<sup>9</sup>.

| Vyuhas       | Qualities       | Action  | State    |
|--------------|-----------------|---------|----------|
| 1 Vāsudeva   | Six, Jñāna etc. |         | Turiya   |
| 2 Samkarşana | Jñāna-bala      | Samhāra | Jiva     |
| 3 Pradyumna  | Ais'varya-Virya | Srați   | Manas    |
| 4 Aniruddha  | S'akti-Tejas    | Sthiti  | Ahamkāra |

- 24 There is a controversy in the classification of Vyūhas. According to Pāñcarātra there are four Vyūhas viz, Vāsudeva, Samkarşana, Pradyumna and Aniruddha. That is Agamasiddhanta in which the Vyūha worship is entertained<sup>10</sup>. The Pancaratragama is of four types i.e. Mantrasiddhanta, Agamasiddhanta, Tantrasiddhanta and Tantrantarasiddhanta. of which the Agamasiddhanta occupies the second place<sup>11</sup>. Anyhow the worship of the four-fold manifestation has become a unique feature of Pañcaratra-Vedānta Des'ika mentioned gama. Hence Vyūha character of Pancaratragama in the beginning and the end of the first chapter of Pañcaratraraksa12.
- 2.5 Generally the Pāñcarātrins accept separate entity of Vāsudeva from Paravāsudeva which is described as the first form of the Almighty. According to Vaikhānasāgama the Vyūhas are of five types viz., Viṣṇu, Puruṣa, Satya, Acyuta and Aniruddha<sup>18</sup>. The last one is similar in both the Āgamas. Pillai Lokācārya might have divided the Vyūhas into three due to complete similarity of both Paravāsudeva and Vāsudeva. The classification of Vyūhas into three is

a notable change which occurs in the modern age of Srivaisnava philosophy.

- 3.1 The third one is Vibhavāvatāra; it is innumerable. There are two types of Vibhavāvatāra; the first one is important and the other is unimportant. There is a convention that the unimportant vibhavas are called Rūpas and important ones are called Mūrtis and Avatāras. The Vibhavāvatāras emerged from Vyūhas. In order to protect good, to destroy the wicked and to establish righteousness God will take vibhava incarnation in every age<sup>14</sup>.
- 3.2 The reason of the unimportant Vibhavāvatāras of God is His will, like Manusyatva, Tiryaktva and Sthāvaratva, not at all by nature. The Mumukşus should worship the important Vibhavāvatāras which are divine, complete, and born like a lamp from another lamp. Brahma, Siva, Vyāsa, Parasurāma, Arjuna, Kubera etc. are insignificant Avatāras. Due to their egoistic soul they do not deserve worship.
- 3.3 The two types of Nityodita and Santodita, the four-fold manifestation which has occured respectively in Jagrat etc. conditions, the twelve varieties of Kes'ava etc. Murtis, the thirty forms of Padmanābha etc. Vibhavas, Upendra, Trivikrama, Dadhibhakta, Hayagrīva, Nara Nārāyana, Hari, Krsna and Matsya etc. ten personifications and their special instruments and achievements are innumerable.

Therefore one cannot describe all of these obviously. All these come into picture at the will of God. We should not say the cause of incarnation is karma (action), because some scriptures describe that out of the curse of Bhrgu etc. the incarnation of God has taken place. In fact, there the curse is only pretext, but the God's will is the real cause 15. Among all the Vibhavavatāras Rāma and Kṛṣṇa are complete. Pillai Lokācārya has mentioned it in his works through many examples. 16

- 4.1 The fourth one is Antaryāmyavatāra. It will be perceived by the Sādhakas at the time of deep meditation<sup>17</sup>. He is weilding the whole system seating on the lotus-like heart in atomic form<sup>18</sup>. He is assisting and safeguarding his devotees with his divine nature undetachedly even during the enjoyment of Hell as well as Heaven. It is notable that God exists in all deities as Antaryāmin.
- 5.1 The fifth one is Arcā. It is not restricted to a particular place and time as Vibhavāvatāras. God graces His presence at the request of devotees in icons<sup>20</sup> and does not bear in mind mostly unpleasant things which were done by them. He relies upon them completely and makes Himself available for everybody, in temples and houses.
- 5.2 The purpose of Arca is well-explained by Pillai Lokacarya as Rucijanakatva, S'ubhas'rayatva,

As'esalokas'aranyatva, Anubhāvyatva etc. A very interesting point here is that the Almighty depends upon His bhakta as ignorant, in capable and dependent. At the same time with full of sympathy. He will be the saviour of His devotees by fulfilling their desires<sup>21</sup>. Pillai Lokācārya prohibited the sentiment of some people that the icons are worthless and powerless. He included such feelings as against the Almighty in the Virodhivarga<sup>22</sup>. Out of all the divine qualities of the Lord the soulabhya or easy approachability is eulogized many a time in Philosophy-Pillai Lokācārya described the Arcā as the utmost boundary of soulabhya<sup>18</sup>

- 5.3 There is a process explained in worshipping the above said forms of God. The devotee according to Rāmānuja should adore the God as per his qualifications<sup>24</sup>, performing his sacred duties, which are the products of knowledge. Through the dedicated worship of Vibhavāvatāras one can attain Vyūha and later Paravāsudeva, who is Parabrahma and possessor of six divine qualities<sup>26</sup>. Therefore it is a well admitted fact that among all incarnations the Arcā form is distinguished in all respects due to its easy approach for everybody. That is why famous Acāryas praised Arcavatāra above all<sup>28</sup>.
- 5.4 It may not be out of place to note that Mādhava in his Sarvadars'ana Samgraha mentioned different order of these forms as Arca, Vibhava,

Vyuha, Sūkṣma and Antaryāmin<sup>27</sup>. I think this order may not stand to reason. He accepted the principle that a devotee who qualifies himself for further orderly worship of above forms is led to emanicipation<sup>28</sup>.

- 5.5 The profundity of Arcavatara is established in many Puranas in general and Samhitas in particular29. One great Saint presents in his colourful imagination as to how the omnipresent is available in the aforesaid five forms 80. The Paravatara is not at the reach of even Yogis. It is like water in the midst of clouds high above. Vyühavataras are like Milky Ocean These all are not available for us inspite of being in the same world. The Vibhavavataras Rāma, Krsna etc., are like rivers which are far away. These are enjoyable only for the nearer, not for all. Antarvamvavatara is like springs which are under the ground. That will be enjoyable after digging the ground by Dhyana. The Arcavatara is only available form for anybody and everybody within the reach of a man. They are like reservoirs full of sweet water accessible to all for ever. Thus this Arca is called the last step of God descending into the world of man.
- 5.6 Pillai Lokacarya therefore has stressed on Arcavatara while dipicting all other forms of God in his works. He puts forth his views as follows:

- 1 God will keep quiet, having known the mistakes committed by the devotee, knowingly or unknowingly.
- 2 The Lord becomes entirely dependent to the Sādhaka in Arcavatāra, despite His nature.

In conclusion, it can be stated that Pillai Lokā-cārya is remarkable in all respects in commenting on the theme of Avatāra doctrine. His polished explanations, attractive observations, and very lucid approach in his doctrines crowned him high in the field of philosophy.

#### NOTES :

- 1. J·R·A·S· P· 569.
- 2. B.G. 5.9.
- 3. Mumu. 5:119.
- 4. Tattva. Sütra. 182.
- 5. Y.M.D. P. 41.
- 6. Vide Darsa. P. 226.
- 7. Vide Tattva, Sūtra. 181.
- 8. Vide Vis. K. P. 104.
- 9. Vide Tattva. Sūtras 185-188.
- 10. P.R. P. 8.
- 11. Ibid. P. 1.
- 12 Vide P. R. P. 1.
- 13. Vide V.K. P. 508.
- 14. Vide B·G· 4.8.
- 15. Vide Tattva. Sūtras 189-197.

B.G. 4:14.

- 16. Mumu. Sūtra. 91 and Sūtra 207.
- 17. Tattva. Sūtra 198-199.
- 18. **B**·**G** 18:61 · Vide Vis• **K P**. 20•
- 19. A. P. Sutra. 41.
- 20. B.G. 7:21.
- 21. Vide Tattva Sutras 200-202.
- 22. A.P. Sūtra. 43.

- 23. Mumu. Sutra. 139.
- 24. Vis. P. 257.
- 25. P.R. P. 8.
- 26. cf. S.D.S. P. 115.
- 27. Ibid. P. 116.
- 28. Vide P·R· P. 8.
- 29. P. S. P. 2.
- 30. Vide Vis. P. 257.

#### **BIBLIOGRAPHY & ABBREVIATIONS**

ARTHAPANCAKAM (= A.P.) T.K. Gopalacarya NADIGADDAPALEM, 1954.

BHAGAVADGĪTĀ (= B.G.) with Rāmānuja bhāsya P. B. Annangaracarya KANCHIPURAM, 1939.

DARS'ANODAYA (= Dars'a.) L. Tatacarya Mysore. 1933.

JOURNAL OF ROYAL ASIATIC SOCIETY (= J·R·A·S·)
CALCUTTA, 1910-

MUMUKȘUPPADI (= Mumu·) T. K. Gopalacarya NADIGADDAPALEM, 1954.

PAÑCARĀTRARAKṢĀ (= P· R·)
T· Venkatacarya
BANGALORE. 1919.

PAUSKARASAMHITA (= P.S.) Yatiraja Sampatkumara Ramanujamuni MELKOTE, 1934.

### SARVADARSANASAMGRAHA (=\$-D-\$-)

Vasudeva Sastri Abhayankar Poona, 1951.

TATTVATRAYAM (= Tattva.)

T. K. Gopalacarya
NADIGADDAPALEM, 1954.

VIMĀNĀRCANAKALPA (= V·K·) Bhaskara Ramakrishnamacarya, C. DVĀRAKĀ TIRUMALA, 1979·

VIS'ISTADVAITA (= Vis'•) Srinivasa Raghavan, A· MADRAS. 1974·

VIS'IŞȚĀDVAITAKOS'A (Vis. K.) D. T. Tatacarya TRIVELLORE, 1951. DÄRUBIMBA IN PÄÑCARÄTRA TEXTS
WITH
SPECIAL REFERENCE TO
LORD JAGANNÄTHA

#### 1 Introduction :

It is needless to say that the Pañcaratra is one of the famous Vaiṣṇavāgamas prevalent in south India, which is based on Ekāyanaveda. It has its own canonical literature comprising one hundred and eight Samhitas<sup>1</sup>. Pañcarātra deals with temple construction, preparation of icons, consecration, day to day rituals, Annual festival (Mahotsava) expiotery rites etc. In addition to this it discusses about creation, knowledge, yoga practices, emancipation etc. All

these things are explained in four-fold division i.e. Jñāna, Yoga, kriyā and caryā of each Samhitā. On the whole the entire literature of Pāñcarātra abundantly represents the age old tradition of our nation.<sup>2</sup>

At present we are concerned with the kriyā section of Agamic thought, which provides mainly with the information of temple construction preparation of icons and consecration. As the Pāñcarātra System insists the Gṛhārādhana and Ālayārādhana it mentions two types of icons for use of the above.

#### 2 Three Gems:

The classical Samhitas of Pañcaratra canonical literature are said to be "Three Gems". Of course there is some difference of opinion among scholars about the order of these three works<sup>8</sup>. But all of them agree in principle that these three Samhitas i.e. Sattvata (= SS) Pauskara (= PS) and Jayakhya (= JS) constitute a classical group of works. Says J. Gonda:

Tradition is no doubt right in holding 'the three gems' to be, or to belong to, the most ancient scriptures of the Pancaratra religion. These works are often quoted and occupy an authoritative position.

# 3 Idol worship:

Among these three gems above mentioned, Pauskara had never discussed about the icons to be used in temples. It confines more to Grharca only. Sattvata introduces a scheme of worship entitled 'Brahmopanişad' wherein the following three modes of worship were adapted: yogic, vedic and Tantric. PS explains a four-fold scheme of worship Siddhantacatustaya which is a modified form of Brahmopanişad. Last but not the least of classical group of Samhitas, JS propounds a three-fold worship, ritual by nature. It comprises Elemental purification (Bhūtas'uddhi), mental worship (Mānasayāga) and outer worship (Bāhyayāga). To perform outer worship icon is a must. Hence for the first time JS discusses about the variety of icons etc.

As the post-classical samhitas of Pāñcarātra: Is'vara (=IS), Pārames'vara (=Pārs) and Pādma (=Pāds) are temple oriented works. In these Samhitas we find a discussion at a length about the icons. It seems these have simply followed the scheme of worship propounded by JS with some elaboration. At this stage, theory of Catuhsthānārcanā came in to existence. Catuhsthānārcanā needs worship of the particular deity simultaneously at four places i.e. Icon (Bimba) fire (Agni) water pot (kumbha) and mystic diagram (Maṇḍala). The scope of present paper is to have a study of Icon or Idol made of wood, mentioned in Pāñcarātra school of thought.

#### 4 Materials used:

As explained earlier there are two types of icons mentioned in Pañcaratra i.e. Grharca and

Alayarca. These are called Svartha and parartha respectively6.

Materials for the preparation of the above icons are wood, stone, metal and clay. The other materials rarely employed in the same context are gems, sandal paste, flowers, drawings and paintings<sup>7</sup>.

The first and foremost of classical literature of Pāñcarātrāgama, the Sāttvata Samhitā mentions the following five types of material in connection with the preparation of icons: Citra, mṛt, kāṣṭa, s'ilā and loha<sup>8</sup>. PS the second classical text also mentions the following five materials i.e. Pāṣāṇa, Dāru, Dhātūs and mṛt<sup>8</sup>. Next to PS the last one of the three gems JS explains four materials i.e. loha, s'ilā, mṛt and dāru<sup>10</sup>.

All the post-classical samhitās discussed about the material to be used for icons. It is quite interesting to note that Is'vara Samhitā while explaining Iconography incorporates same verses from Sāttvata Samhitā verbatim without any change!!. In fact IS is said to be the outcome of Sāttvata. It accepts five types of material: Citra, mrt, kāṣtā, Saila and loha as described in Sāttvata Samhitā.

Pādmasamhitā the magnumopus of Pāñcarātra discussed all the details of temple construction in a lengthy manner. It mentions six materials for the preparation of icons. 12

#### 5 Six Beras:

Păficarătra school accepts Şadberavidhi unlike Vaikhānasa. Paficaberavidhi is prevalent in Vaikhānasāgama. The six beras accepted by Pāficarātra are: 1 Dhrva, 2 Kautuka, 3 Utsava, 4 Bali, 5 Tīrtha and 6. Sayana. The temple consisting of these six beras is considered to be the uttama. If there are only three beras it is called madhyama. The temple having only Mulabera is considered to be carama. 18

#### 6 Darubimba:

It is very clear that dhrvabera or Mulabera is an immovable idol after installation. In most of the places the dhrvabera is made of stone. Although there is provision to use timber for dhrvabera, nobody attempts to do so. Very rarely we come across such type of Mülabera prepared out of timber. In view of longlife and lessproblems in preparation people prefer stone for Mülabera, By worshipping Dārubera, people will attain knowledge, peace and wealth says Pādmasamhitā<sup>14</sup>.

## 6.1 Selecting timber:

For wooden icons selection of timber is most important. Pañcaratragama prescribes the period of eight months starting from mid-November as auspicious time for the selection of acceptable timber 15. As far as possible trees grown in unfavourable loca-

tions i.e. burial grounds, swamps etc., should be avoided<sup>16</sup>. The trees defective brittle puny, knotty, and split by lightning are of no use Pauskara<sup>17</sup>, Kapiñjala<sup>18</sup>, Visvaksena<sup>19</sup>, Sanatkumāra<sup>20</sup>, Purusottama<sup>21</sup> Samhitas of Pāñcarātra mention elaborately the acceptable timber for icons, Pedastals etc.

#### 6.2 Garbhadosa:

While selecting wood or stone for icons Pañcarâtra placing stress on avoiding the material which possess internal cavity Garbhadoşa. If the idol with Garbhadoşa is installed it will reap the disastrous consequences to one and all Various methods of detecting Garbhadoşa are explained at length in Purusottama<sup>22</sup>, Vişvaksena<sup>28</sup>, Hayas'ırşa<sup>24</sup>, Sanatkumāra<sup>26</sup>, Vās'işta<sup>26</sup> and Pādma<sup>27</sup> Samhitas. We are astonished here to note the scientific approach of our ancestors in minute points of this nature.

# 7 Lord Jagannātha :

Though so far we have discussed many details of beras, icons, material, selection of timber, Garbhadosa etc, these things wood not govern the Dārubimba of Lord Jagannātha, presiding deity of Purusottamakshetra or Pūri. The reason for this is very simple that Purusottamakshetra is one of the svayamvyakta Kshetra of our nation<sup>26</sup>. It is vividly described in Jagannāthakshetramāhātmya, incorporated in the famous Skāndapurāņa in forty nine chapters.

Bhagavān Jagannātha manifested Himself in between Sāhiṇakunḍā and Vaṭavṛksha in the sacred place Puruṣottama which is in the shape of conch. The special feature of Jagannāthakṣetra is that Lord manifested here in four-fold form i.e. Jagannātha, Balabhadra, Subhadrā and Sudars'ana. The king Indradyumna and his preist Vidyāpati first established the shrine to Lord here.

Lord Jagannātha is said to be the chief deity of Dvāparayuga as Lord Venkates'vara is the presiding deity of Kaliyuga<sup>29</sup>. Puruşottamakshetra or Pūri is famous as Nīlagiri. It is remarkable for its prasāda. To support this view there is an interesting gesture in Telugu that Lord almighty accepts his daily meal in this sacred place<sup>80</sup>.

In the entire Pañcarātra there is only one text i.e. Parās'ara Samhitā mentions about Lord Jagannātha of Purusottamaksetra. But it is doubtful that whether they follow Pañcarātra System meticulously for the ritualistic practices of the temple. As in the Jagannātha kṣetramāhātmya of Skāndapurāṇa Parās'arasamhitā quotes the integrated form of Lord Jagannātha, Balarāma and Subhdrā

The description is as follows:

जगम्नाचेति वामाङ्गं बलरामार्धकपिणम् । सुभद्राख्यमहालक्ष्मीकपसार्धाहवैविजमः ॥ स्वोच्छिक्यान्यक्तिर्वेश वैदारीनां ना वैत्ते । न भूगोनाञ्च-द्विज्ञातीनां सर्वेदां मृक्तिवायकव् ॥ मृक्तिवृक्तिम् स्वयः स्वयुक्तस्मीववर्कनत् । प्रपन्नातिहरं सस्यक् वर्तिनाञ्च सुमृक्तिसम् ॥ तं परास्वरमध्यक्ति ममानि पृष्योक्तमम् वि।

With this we could understand the Goddess Subhadra is nothing but Goddess Lakshmi. Who blesses the world with auspicious things and boons. I feel that it is most appropriate to sum up this discussion with the following Jagannatha mangalas loka.

नीलाचलनिवासाय नित्याय परमात्मने । सुभद्राप्राणनाथाय जगन्नाथाय महलम् ॥

#### NOTES :

- 1. Cf GONDA. J. A History of Indian Literature. Medieval Religious literature in Sanskrit, vol. II, Fasc 1. Otto Harrassowitz, Wiesbaden, 1977, P. 39.
- 2. SMITH. H.D. The Three Gems of the Pancaratragama Canon- An Appraisal, 176 th Annual meeting of American Oriental Society, Philadelphia, Pennsylvania, USA, 1966.
- 3. Prof. H.D. Smith opines that-"the three earliest works that concern us, the so-called "Three Gems" are the Javakhva. Sattvata and Pauskara Samhitas. These were known apparently as the "Three Gems" as early as in the Is'vara Samhita (1:64).
- 4. GONDA. J, HIL, Vol. II, Fasc. 1, MRLS, 1977, p. 87.
- APTE, P. P. Mandalaradhana (Diagram worship 5. in Agamas) Journal of the S.V. Oriental Institute. Vol. No. XXII, No. 4, June, 1973, pp. 501-524.
- SMITH, H.D. Vaisnava Iconography, p. 15. 6.
- 7. प्रतिमालक्षणं वश्ये तिवहैकमनाः श्रुण्। मन्मयी बारुषटिता लोहका रत्नका तथा।। शंखका गन्धका चैव कौतुमी सप्तका स्मृता । कोसूमी गन्धका चैव मृत्यबी प्रतिमा हिता ॥ तत्कालपुजितार्श्वं ताः सर्वकामफलप्रदाः । Havasīrsa Adi. XV: 1-3a-

- क्षित्रमृश्काष्ट्यं लोखं सल्लोहमननेव वा । भेविषमं द्विजातीनां हितं विस्वं फलाविनान् ।। S. S. 24.3.
- 9. Vide P.S. 38, 73-97.
- 10. कुर्यादनेन मानेन सौवर्ण बाथ राजतम्। विम्बमाराधनार्थं तु आरक्टमयं तु वा ॥ किस्सम्बद्धो मृते । ऽर्डि 20.66–67.
- 11. Cf. IS XVIII-S S. XXIV.
- 12. रत्नं लोहं शिला मृच बाद स्फटिक एव थ।
  वड् इथ्यांचि प्रकृतयो यन्मय्यः प्रतिमाः स्मृताः ।।
  Pāds: XI.2.
- 13. कर्माचित्सवाची च बल्यवी च तथेव च। स्न नतीयोंभयाची च स्वापोत्थानाचेया सह।। प्रतिमाः चड् विधातव्याः पूजायामुत्तमा भवेत्। तिस्पिमंध्यमा नेया आख्या चरमा भवेत्।। बहुबेरे विधिरयं कथितः कमलासन। Ibid·XIX: 1-3.
- 14. बृद्धिः शान्तिश्च सौभाग्यं औतुम्बर्यार्थया मवेत्। Ibid·XI। 6. प्रतिमा वन्यनमयी पूजिता वियमावहेत्। Ibid·XXXII: 14-26.
- 15. कार्तिकाद्यव्यमासेषु प्रशस्तो बाषसङ्ग्रहः।
  Ibid·XI: 86a.
- 16. cf. Purus. VI: 8-15.

- 17. PS XL: 13-34.
- 18. KS V: 7-10.
- 19. Vişvak. III : 7-12.
- 20. SKS "Br" · VII: 90-95
- 21. Purus VI-5-8a.
- 22. Purus · V : 626-73 ·
- 23. Vişvak · IV: 26-36.
- 24. HS 'Adi' XV: 39-48.
- 25. SK 'Br' VII- 66-75.
- 26. VS IV: 75-83a.
- 27. गर्भवत्यः शिला वर्ज्याः गर्भाग्रस्तरबस्थिताः ।।
  यथोपलच्छुं शक्यन्ते तं प्रकारमिम् अृणु ।
  नवनोतं महिवजं श्रृष्ट्वं मेषस्य चूर्णितम् ॥
  चूर्णञ्च कुरुविन्दस्य सम्पेष्य पयसा गवाम् ।
  लिम्पेच्छला तथा वाद गर्भव्यक्तिस्ततो सबेत् ॥
  Pāds Kri• XI: 11-13•
- 28. IKM XIX.
- 29. कृते वरदराजस्तु त्रेतायां रङ्गनायकः ।
  द्वापरे तु जगन्नायः कलौ वेक्कूटनायकः ॥
  SVM p·1.
- 30. तिरमललो प्रमुखदिच दीरिचि नीलगिरि भृजिचि Sats. P· 86·
- 31. Paras XIII: 1-4a.

### BIBLIOGRAPHY & ABBREVIATIONS

ANANTACARYA, P·B· Sāttvatasamhitā (= S·S·) Conjeevaram, 1902.

APTE, P. P. Mandalārādhana (Diagram worship in Āgamas) Journal of SVOR Institute TIRUPATI, 1973.

BHUBAN MOHAN Hayasīrşa Pāñcarātram (= H.P.) RAJSHAHI, (East Bengal), 1952.

### GONDA, J.

A History of Indian Literature (= H.1·L·) Medieval Religious Literature in Sanskrit Vol. II, Fasc. 1 OTTO HARRASSOWITZ. WIESBADEN. 1977.

KRISHNAMACARYA, E. Jayākhyasamhita (= J·S·)
Baroda Oriental Institute
BARODA, 1967.

KRISHNAMACARYA, V. Sanatkumārasamhita ( = S·K S.) MADRAS, 1969. LAKSHMINARASIMHA BHATTA Vis'vaksenasaminia ( \* Vis'vak.) K. S. Vidyapeetham TIRUPATI. 1972.

RAGHAVACHARYA, K. K. Parāsarasamhitā (= Paras.) BANGALORE, 1898.

RAGHUNATHACHARYA, S.B. Rākā Commentary on Kriyākairavacandrikā ( # K K.C.) Padmasri Publications 6-6, Sri Satya Sai Nagar, Tiruchanoor Rd, Tirupati, 1990.

RAGHUNATHACHARYA, S. B. Srī Venkatāchala Māhātmyam (= \$.V.M.)
T. T. Devasthanams
TIRUPATI, 1990.

RAGHUNATHACHARYA, S. B. Vās'işthasamhitā ms· (= V.S.)
T. T. Devasthanams
TIRUPATI,

Satakasamuccaya (Sata S.) VRS & Sons MADRAS, 1952.

# SMITH, H.D.

The Three Gems of the Pāñcarātrāgama Canon-An Appraisal PHILADELPHIA, USA, 1966.

SAMPATKUMARAMUNI Pādmasamhitā (= Pāds) BANGALORE. 1927.

SAMPATKUMARAMUNI Pauşkarasamhitā ( = P·S·) MELKOTE, 1934.

SATYANARĀYANA, M. V. Jagannāthakṣetramāhātmyam (= J.K.M·) VISAKHAPATNAM. 1988.

SITARAMACHAR YULU, P. Kapiñjalasamhitā (= K. S.) BHADRACHALAM, 1931.

SĪTĀRĀMACHARYULU, P. Puruṣottamasaṃhitā (Purus·) BHADRACHALAM, 1931·

# विष्वक्सेनविषये श्रीपाञ्चरात्रवैखानसयोः मतभेदः

यस्य द्विरदवक्त्राद्याः पारिषद्याः परश्शतम् । विघ्नं निघन्ति सततं विष्वक्सेनं तमाश्रये ॥

अथेदानीं प्रस्तूयते यत् विष्णुसेनाधिपस्य श्रीमतः विष्ववसेनस्य स्वरूपादिषु विषयेषु भगवच्छास्त्रतया सुप्रधितयोः श्रीपाञ्चरात्र – वैखानसयोः कस्मित्रंशे साम्यं कस्मित्रंशे तदभाव इति सूत्रप्रायेण यावदुपलिष्यि । तत्रेदं तत्त्वम् । विष्णवर्चाविधायकयोः शास्त्रयोः श्रीपाञ्चरात्रवैखानसयोः बहुष्यशेषु वरीवर्ति तावदैकमत्यं तदभावश्चेति न परोक्षं प्रेक्षावताम् । भेदश्च प्रायशः प्रवर्तकसम्प्रदायादिभेदनिबन्धन इत्यत्र नास्ति कश्चन सन्देहः।

साम्प्रतिके विष्ववसेनविषये द्वयोः शास्त्रयोः साम्यं भेदश्च दरीदृश्येते सूक्ष्मेक्षिकया परामर्शे क्रियमाणे बहुषु स्थलेषु । कीदृशं साम्यं को वा भेदः ? इत्यमुमंशं संहिताप्रयोगग्रन्थसाहाय्येन अधुनातनविमर्शनपद्धत्या प्रदर्शीयतुमेव तावदियानायासः ।

तत्र विष्वक्सेनस्तावत् श्रीमहाविष्णोः सर्वसैन्याध्यक्ष (Commander in dnef) इत्यत्र द्वयोरिप शास्त्रयोः ऐकमत्यं महता संरम्भेण प्रदर्शितं पश्यामो

श्रीकाच्जीकामकोटिमहापीठाधिपानां पूज्यपादानां श्रीमतां श्रीजयेन्द्र सरस्वतीस्वामिपादानां आध्यक्ष्ये काञ्च्यां प्रचलिते व्यासभारतागमशिल्पसदिस पठितं पत्रमिटम् । वयमुभयत्रापि <sup>2</sup>। एवमेव देवो2\_सौ श्रीपाञ्चरात्रे <sup>3</sup> वैखानसे च भगवच्छास्त्रे विघ्रविनाशकत्वेन बहुधा परिकीर्तितः । दृश्यते च देवालयेषु अनुष्ठीयमानेषु नैमित्तिककाम्यादिषु निखिलेषूत्सवेषु विना विष्वक्सेनपुत्रां न को2\_प्युत्सवो निर्वर्त्यत इति । यथा कैश्चित् अनुष्ठीयमानेषु कर्मसु प्रथमं विघ्रेशपूजा तथा दैविकक्रियाकलापेषु विष्वक्सेनमनाराष्य न किमपि प्रारम्भणीयमिति प्रहतः कश्चन सम्प्रदायः विरन्तनः विलसति।

विचारे क्रियमाणे न केवलं गृह्यकर्मसु किन्तु प्रन्थप्रणयनादिष्वपि निर्विघ्नपरिसमाप्त्यर्थमनुष्ठीयमाने मङ्गले च विघ्नेशस्तुतिः निबद्धा बहुत्रास्माभिरुपलभ्यते <sup>4</sup>।

एवमेव दृश्यते विष्वक्सेनस्तुतिरिप मङ्गलार्थं कृता बहुषु प्रन्थेष्वित्यन्यदेतत् । गणाधिपत्वेन विद्यराजस्य प्रशस्तिर्वति। विष्वक्सेनपरिषदि स विद्यराजः कश्चन पारिषद्यः। तस्य उत्पत्तिरिप श्रीपाद्यसंहितायामेवमभिवर्णिताः-

पुरा कदाचित असुरैः पीड्यमानाः सुराः प्रद्युम्नं शरणं प्राप्य "असुराणां विम्नं विधेहि" इति तं प्रार्थयामासुः । तेषां पीडाः निशमितवतस्तस्य क्रोधो महान् जातः । तस्मात् कोपात् विनायको यमुत्पन्नः। स तेन प्रद्युम्नेन देवासुरमुद्धे असुराणां विम्नविधायकत्वेन निर्दिष्टः। अत एव वक्तुं शक्यते यत् विष्वक्सेनः एतादुशविम्नविनाशकपरिषदिभिनेता विष्णोः सर्वसैन्याध्यक्ष इति। विष्वक्सेनपरिवारे स्थितानां विम्नविनाशकपरिषदिभिनेता विष्णोः सर्वसैन्याध्यक्ष इति। विष्वक्सेनपरिवारे स्थितानां विम्नविनाशकपरेषदिभिनेता स्थानां विम्नविनाशकपरिषदिभिनेता स्थानां विम्नविनाशकपरिषदिभनेतां स्थानां विम्नविनाशकपरेष्ठि स्थानां विम्नविनाशकपरिषदिभनेतां स्थानां विम्नविनाशकपरिषदिभनेतां स्थानां विम्नविनाशकपरिषदिभनेतां स्थानां विम्नविनाशकपरिषदिभनेतां स्थानां विम्नविनाशकपरिषदिभनेतां स्थानां विम्नविनाशकपरिष्यस्य स्थानां विम्नविनाशकपरिषदिभनेतां विष्यविनाशकपरिषदिभागितां स्थानां विम्नविनाशकपरिषदिभागितां स्थानां विम्नविनाशकपरिष्यस्य स्थानां विम्नविनाशकपरिष्यस्य स्थानां विम्नविनाशकपरिष्यस्य स्थानां विम्नविनास्य स्थानां स्वानिक्षितां स्थानां स्था

एवं गणाधिपश्चण्डो विक्रमेणापराजितः। क्रुद्धो विद्यायुतानां च क्षणात्संहरणक्षमः॥

अत्र प्रथमतः पाञ्चरात्रसिद्धान्तरीत्या विष्वक्सेनविषयः प्रस्तूयते पश्चात् वैखानसरीत्या।

# उत्पत्तिनिरूपणम्

अस्य विष्वक्सेनस्य उत्पत्तिविषये पाद्यसंहितायामेवमुपलभ्यते -दौवारिकाग्रेसरश्यण्डनामा कदाचित् देवासुरयुद्धे दण्डधरस्सन् दैत्यान् जघान । तस्मात् तृष्टः श्रीमहाविणुः \* स्वस्वरूपं बलमैश्वर्यं च तस्मै दत्त्वा तं विष्वक्सेन इत्याह्य सर्वसैन्याध्यक्षं चकार।

# मूर्तिनिरूपणम्

विष्ववसेनस्य मूर्तिविषये तावत् भेदो महान् पूर्वोक्तशास्त्रयोः । तत्र श्रीपाञ्चरात्रसिद्धान्तरीत्या तत्स्वरूपमेवमभिवर्णितं वर्तते ।

श्रीपाद्यसंहितायां क्रियापादे <sup>7</sup> विष्वक्सेन एवं लक्षितः । चतुर्बाहुः श्यामवर्णः किरीटी लम्बोदरः मुख्येन करेण अभयं प्रददानः, वामदक्षिणहस्ताध्यां किर समालम्ब्य आसीनः, अपराध्यां कराध्यां शङ्खचक्रधारीति प्रथमं, ततः पक्षान्तरे एकेन करेण गदां अपरेण तर्जनीमुद्रां च धृतत्वेनापि समिधवर्णितः। अन्यस्मिन् पक्षे अभीतिमुद्राचक्रधरः,गदाशङ्खधरः अथवा क्षुरिकावेत्रधारी च स्थितः कथितः। त्रिष्वप्येषु लक्षणेषु चतुर्धुजत्वं समानमधिगब्छामः।

ईश्वरसंहितायां विष्वक्सेनविषये बहूपन्यस्तम् <sup>४</sup> । तत्र प्रत्यङ्गं विलक्षणतयाभिवर्णितम् । विष्वक्सेने उग्ररूपित्वं शान्तरूपित्वञ्च तत्र विभज्य दर्शितम् । तथैव द्विभुजत्वं चतुर्भुजत्वमपि ।

तत्र उग्ररूपः विष्वक्सेनः नवदूर्वाङ्कुराभः, ईषत् पीतवर्णः, चतुर्देष्टः, चतुर्वाहुः, चतुष्किष्कुः, चतुर्गतिः,सिंहमध्यः, पृथूरस्थलः, दक्षिणावर्तनाभीरन्श्रवान्, आजानुबाहुः, पिङ्गलजटाधरः, द्रवत्कनकपिङ्गाक्षः, पृथुनासिकः, पृथुमाणिक्यकुण्डलवान्, मणिमुकुटहारादिभिः उपशोभितः, चित्रकोशेयवसनः, प्रलयद्वादशादित्यसहस्रगुणदीधितिः, कुन्देन्दुकान्तिदशनः, तर्जनीमुद्रयान्वितः, शङ्खचक्रगदाधरः, श्रोणीतटनिविष्टपाणिः इति।

शान्तरूपस्तु दंष्ट्रातर्जनिर्मुक्तः, अभयहस्तः, गदाधरः, शङ्खचक्रधरः चतुर्भुज इति ।

द्विभुजः विष्वक्सेनस्तु चक्रशङ्खौ विना पूर्वोक्तलक्षणः, गदाविरहितः, अथवा स्थानकासने निक्षिप्तहस्तः, वामकट्यवलम्ब्यितहस्तो वा, गोपनीमुद्रया वा कटकाकारमुद्रया वा उभाभ्यां पाणिभ्यां विश्रान्तो भवति।

एवं स्थिते शेषसंहितायां विष्वक्सेनलक्षणमेवं निर्दिष्टं <sup>9</sup> वर्तते यत् शङ्खचक्रधरः वरदाभयहस्तः, सर्वाभरणसंयुक्तः विष्वक्सेन इति ।

पराशरसंहितायां विष्वक्सेनलक्षणमेवं प्रतिपादितं <sup>10</sup> यत् शङ्ख यकगदाज्ञानमुद्रादिधारी, किरीटी, पदापीटे दक्षिणपादं प्रसार्यं वामपादं कुञ्चयित्वा

# सुखासीनः विष्वक्सेन इति ।

विष्णुसंहितायां विष्वक्सेनः अभ्रवर्णत्वेन शङ्खचक्रगदाधरत्वेनाभि वर्णितः। !!

एतावता पाञ्चरात्रसिद्धान्तानुरोधं विष्वक्सेनस्वरूपनिरूपणं स्थाली पुलाकन्यायेनाकारि। सम्प्रति परिवारे तस्य स्थानं कुत्रेति स्थानविमर्शः अधिक्रियते।

### स्थाननिरूपणम्

अथायं विष्ववस्तेनः देवालये कुत्र प्रतिष्ठाप्यः ? इत्यस्मिन् विषये बहुधा वदन्ति शास्त्रकाराः तत्र श्रीप्रश्नसंहितायां सोमेशानमध्यभागे विष्ववसेनः स्थापनीय इत्युक्तम् । <sup>12</sup>

तस्यामेव संहितायां एकावरणकदेवालये ईशानभागे विष्वक्सेनः स्थाप्य इत्युक्तम् । <sup>13</sup> अन्ततः एतत् सिद्धं भवति एकावरणके वा अनेकावरणके वा विष्वक्सेनः ईशानदिशि प्रतिप्राप्य इति ।

प्रासादद्वारस्य वामभागे विष्वक्सेनमण्टपं निर्मेयमिति कपिञ्जल आह । 14

एकबेरस्थले परिवारदेवाः न कल्पनीयाः बहुबेरस्थले एव परिवारदेवाः कल्पनीया इत्युक्त्वा तस्यामेव संहितायां ईशानभागे एव सोमेशानयोर्मध्ये पञ्चमावरणे विष्ववसेनः कल्पनीय इत्यक्तम्। <sup>15</sup>

चक्राब्जमण्डले<u>ः</u> पि ईशानकोणे रथ्यायां विष्वक्सेनः अर्चनीय इति पाद्मे ।<sup>10</sup>

भार्गवतन्त्रे2िप ईशाने एव कोणे विष्वक्सेन प्रतिष्ठाप्य इत्युक्तम्। 17

विष्वक्सेनसंहितायामपि ईशानदिग्भागे सोमस्य ईशस्य च मध्ये विष्वक्सेन प्रतिष्ठाप्य इति प्रतिपादितम् । <sup>18</sup>

विचारे क्रियमाणे ईशानभागे एव विष्वक्सेनस्य स्थितिः बहुत्राभिवर्णिता दृश्यते । तस्मात् ईशानदिग्भागे सोमेशयोः मध्ये विष्वक्सेनस्य स्थानं सर्विसिद्धान्तसम्मतमिति निश्चप्रचम् ।

# भार्यानिरूपणम

विष्वक्सेनं सकलविबुधप्रौढसैन्याधिनाथं मुद्राचक्रे वरकरयुगे शङ्खदण्डौ दधानम् । मेघश्यामं सुमणिमकुटं पीतवस्त्रं शुभाङ्गं ध्यायेद्देवं दलितदनुजं सूत्रवत्या समेतम् ॥

विष्णुसेनाधिपस्यास्य विष्वक्सेनस्य श्रीपाञ्चरात्रप्रयोगग्रन्थादिषु दृश्यमानेन प्रार्थनाश्लोकेनानेन एका भार्येति सा च नाम्ना सुत्रवतीति च ज्ञायते।

किन्तु पाद्यसंहितायां अस्या देव्याः पुष्पधेरेति नामोपलभ्यते । <sup>19</sup> श्रीप्रश्नसंहितायां तावत् अयं सुत्रवतीनाथत्वेनैव परिकीर्तितः। तत्रैव द्विपवक्त्रादिभिः पूज्यत्वमपि निरूपितम्। <sup>10</sup>

# मुद्रानिरूपणम्

श्रीपाञ्चरात्रभगवच्छास्त्रस्येदमसाधारणं लक्षणं यत् मुद्राप्रतिपाद कत्विमिति । शास्त्रे २ स्मिन् विष्वक्सेनमुद्रेति काचन मुद्रा प्रसिद्धा । सा च प्रायशः मुद्रानिरूपणावसरे सर्वत्रापि लक्षिता । तस्याः लक्षणं ताविददम् -

अङ्गुष्ठेन कनिष्ठादित्रयं संहृत्य तर्जन्याः सुष्ठुः निबन्धनं विष्वक्सेनमुद्रेत्युक्तं श्रीपाद्ये।<sup>21</sup>

पुरुषोत्तमसंहितायामपि मुद्रेयमेवमेव समभिवर्णित॥ <sup>22</sup> श्रीप्रश्नसंहिता यामपि एतदभित्रं मुद्रालक्षणं दरीदृश्यते । <sup>21</sup>

सामान्यतः मुद्रा नाम करेण वा कराभ्यां वा क्रियमाणा काचन संज्ञा । 'मुदे भगवतः मुद्रां दर्शयेत् देशिकोत्तमः इत्यादिभिः वाक्यैः एताः संज्ञाः भगवत्प्रीतिजनिका इति ज्ञायते । 'मुदं द्रावयतीति मुद्रा' इति तस्याः व्युत्पत्तिः <sup>24</sup> ।

विष्वक्सेनस्य एतादूरामुद्राप्रदर्शने महदौचित्यं प्रतिभाति। विष्वक्सेनमूर्तिलक्षणे तर्जन्या तर्जयन्तं इत्यस्माभिः पठितम्। अतः स्वरूपानुरूपसंज्ञाप्रदर्शनेन तस्यावश्यं प्रीतिर्जायते इत्यत्र नास्ति संशयेः। अत्रेयमन्वर्था मुद्रेति युक्तमृत्पश्यामः।

# विष्वक्सेनमन्त्रः

विष्वक्सेनस्य मन्त्रस्तावत् 'ओं नमो भगवते विष्वक्सेनाय' इति द्वादशाक्षरः। विष्वक्सेनस्य बीजं 'क्षम्' इति कपिञ्जलो भगवानाह् <sup>25</sup>।

अयञ्च विष्वक्सेनः सर्विस्मित्रपि कर्मणि प्रथमं विघ्ननिवारणार्थमर्च्येते। तथाहि तस्य विघराजत्वेन संहितासु कीर्तितत्वात्।

विष्ववसेनस्य द्वादश नामान्यपि प्रयोगग्रन्थेष्वेवं प्रसिद्धानि <sup>26</sup>। १. श्रीमान् २. सूत्रवतीनाथः ३. गजास्यमुखसेवितः ४. प्रसत्रवदनः ५. शान्तः ६. प्रभाकरसमप्रभः ७. वेत्रपाणिः ८. अलीकेशः ९. विश्वरक्षापरायणः १०. भक्तान्तरायविष्वंसी ११. आर्यः १२. अन्तः कृपानिधिः । इमानि च नामानि विष्ववसेनपूजायां पद्यन्ते ।

विष्वक्सेनकूर्चालक्षणमप्येवमस्माभिः विलोक्यते श्रीप्रश्नसंहितायां<sup>27</sup> 'षोडशदर्भात्मिका विष्वक्सेनकुर्वेति'।

एतावता श्रीपाञ्चरात्रभगखच्छास्त्रे श्रीमतो विष्वक्सेनस्य उत्पत्तिनिरूपण - मूर्तिनिरूपण - स्थानिरूपण - भार्यानिरूपण - मुद्रानिरूपणादिविषया प्रतिपादिताः । अनन्तरं, श्रीवैखानसभगवच्छास्त्रे कथमेते समभिवर्णिता इति सादृश्यविवेचनसरण्या विमृश्यते ।

# मूर्त्यादिनिरूपणम्

प्रागेवाभिहितं यत् श्रीमान् विष्वक्सेनः विष्णुसेनाधिप इत्यत्र न वैखानसशास्त्रस्यापि विप्रतिपत्तिरिति । तत्राप्ययं विघराजत्वेन परिकीर्तितः । वैखानसैश्च निखिलेषु नैमित्तिककाम्यादिकमंसु प्रथमतो स्य विधीयते हार्षाः।

शास्त्रे2\_सिमन् विष्ववसेनमूर्तिरवं समिपवर्णिता । "सिंहासनारूढः, अग्निवर्णः, पीताम्बरः, विना श्रीवत्सं ब्रह्मसूत्रं च साक्षात्रारायण इवाखिल भूषणभूषितः, द्विभुजः, पुष्पपाणिः, शक्तिदण्डभृद्वा, जयानाथः, शुङ्गष्वजः, पुष्परथवाहनः, पुष्परवः विष्ववसेन इति । अयं च पूर्वाषाढानक्षत्रोदभूतत्वेन परिकीर्तितः ⁴भ"

सर्वत्र परिवारार्चनमवश्यं कर्तव्यमिति विष्वक्सेनविहीने कर्तुः कुलोत्सादनं

भविष्यतीति काश्यप आह <sup>29</sup>।

केषुचिद्वैखानसप्रयोगग्रन्थेषु विष्वक्सेनस्योक्तेषु लक्षणेषु व्यत्यासो दरीदृश्यते । यथा केचिदाहः ।

विष्वक्सेनमशेषिनिर्जरमहासैन्याधिनाथं चतु-बांहुं शङ्खसुदर्शने च दधतं शक्तिं च दण्डं करैः । श्यामं रत्निकरीटकुण्डलधरं पीताम्बरालङ्कृतं वन्दे सुत्रवतीजयासहचरं वैवस्वदाशामुखम् ॥

अन्ये केचिद्वैखानसाः स्वकीयध्यानश्लोके सुफणिमुकुटत्वं तस्याभिवर्णयन्ति । श्रीपाञ्चरात्रभगवच्छास्त्रे तावतस्य सुमणिमुकुटत्वं सुप्रसिद्धम् । अपि च श्रीवैखानसशास्त्रान्तर्गते खिलाधिकारे श्रीमतो विष्ववसेनस्य स्वरूपमेवमभिवर्णितम् –

किरीटेन नवतालायतं, विना ब्रह्मसूत्रं विष्णोः सर्वाभरणैः उपशोभितं, दक्षिणं पादं आकुञ्च्य, वामं पादं प्रसार्य, भार्यया जयया सह सुखमासीनं अग्निप्रभं, शाक्तिदण्डपुष्पपाणिं अर्चयेदिति एवं तत्स्वरूपम्<sup>30</sup> ।

किञ्च धनार्थिना स्वस्थानाभिवृद्ध्यर्थं विष्वक्सोनार्थना अवश्यं कार्यैत्यत्र नृतनीः यं विषयः स्लादयित नश्चेतः। एतदप्रन्थाभिप्रायेण विष्णोरिवास्य ब्रह्मसूत्रं नैवास्तीति ज्ञायते। श्रीवत्समध्युपगच्छति वा महर्षिरिति तावज्जायते संशयः। प्राक् विमानार्चनकल्पे तावत् श्रीवत्समिपं नैवास्ति इत्यवलोकितम्। महर्षिणा निर्दिष्टः पि श्रीवत्सविनाभावे गच्छता कालेन तत् पदं प्रलुप्तं स्यादिति मे मनीषा। निषिद्धे ब्रह्मसूत्रे का कथा श्रीवत्सस्य ?

### स्थाननिरूपणम

अस्य च स्थानं यथापाञ्चरात्रं अत्रापि ईशानविभागे कुबेरशङ्करयोः मध्ये इति विषये<u>ः</u> स्मिन् द्वयोरपि भगवच्छास्त्रयोः साम्यमेव दरीदृश्यते।

"वैवस्वदाशामुखम्" इति ध्यानश्लोकगतिवशेषणदर्शनेनापि एवमुत्रेतुं शक्यते यत् दक्षिणाभिमुखो<u>ः</u> यमिति <sup>31</sup> । किञ्च विमानार्चनाकल्पे भृगुसंहिताक्रियाधिकारे च सुस्पष्टमस्य दक्षिणाभिमुखत्वं निरूपितम् <sup>32</sup> ।

# भार्यानिरूपणम्

अरो िस्मन् शास्त्रयोः द्वयोः महान् भेद् इव । यत् श्रीपाञ्चरात्रे सूत्रवतीनाथत्वेन पुण्यधरानाथत्वेन च श्रुतः विष्वक्सेनः अत्र जयानाथत्वेन दृश्यते। जयाधिपत्वं चोवतं प्रागेव मरीचिविमानार्चनाकरूपसंवादेन। केषुचन प्रयोगप्रन्थेषु तावत् वैखानसँरिप वन्दे सूत्रवतीजयासहचरिमित सूत्रवतीजयानाथत्वं प्रपञ्चितम्। एकदेशिभिस्तावत् प्रयोगे सूत्रवतीनाथत्वमेवोच्यते विष्वक्सेनस्य। शास्त्रे समन् अस्य सूत्रवतीनाथत्वे प्रमाणं गवेषणीयिमव प्रतिभाति।

विषये∟स्मिन् श्रीपाञ्चरात्रिकाणां वैखानसानाञ्च मतभेदः स्पष्टतरो भवति । श्रीपाञ्चरात्रे पुष्पथरास्थानीया अत्र शास्त्रे जया भवति।

एवं श्रीमतो विप्वक्सेनस्य स्वरूपस्थानभार्यादिनिरूपणविषयाः द्वयोः शास्त्रयो साधर्म्यपरिशोलनेन विमृष्टाः। श्रीवैखानसशास्त्रे मुद्राणामभावात् अत्र मुद्राविषयकः प्रस्तावः लुग्यते।

# विष्वक्सेनमन्त्रः

श्रीवैखानसभगवच्छास्त्रे विष्वक्सेनमन्त्र एवमभिवर्ण्यते। ''विष्वक्सेनं शान्त हरं अमितम्'' इति। अत्रापि द्वयोः शास्त्रयोः भेदः स्पष्टतर एव।

एवं भगवच्छास्त्रयोरेतयोः श्रीविष्वक्सेनविषये स्थानिक्रपणे वर्तमाने2िष सादृश्ये, उत्पत्ति - मूर्ति - भार्या - मुद्रा - मन्त्रादिनिरूपणेषु भेदस्य वर्तमानत्वात् स एव यथाप्रतिज्ञं सूत्रप्रायेण निरूपितोट्त्र । साम्प्रतमसाम्प्रतिमिति विष्वक्सेनस्य प्रभावादिकं नात्राभिवर्णितम् । एवं विषयेट्रिसम् मतभेद एव महानिति स एव शास्त्रद्वयसंहितावचनसंवादेन सम्यक् प्रस्तृत इति विरम्यते ।

हेमसुन्दरवपुस्सुशोभित श्यामसुन्दरपदार्चनारतम्। कामकोटिविमुखं शुचिरिमतं कामकोटियतिशेखरं भजे॥

श्रीकामकोटीश्वरपाल्यमाना या भारतीयार्पवचःप्रपूता। काञ्चीपुरे साट्विचतदिव्यभावा सभा समिन्धां निगमागमोद्या॥

#### NOTES:

- विष्वक्सेनं प्रापित्वा प्रपायां तत्र वै रमे ।
  पुण्याहवारिणा प्रोक्ष्य स्थापयेत्सैन्यनायकम् ॥
  See श्रीप्रश्नसंहिता P. 293 Pub. K.S.Vidyapeethä, Tirupati,
  1969.
- 2. 'विष्वक्सेनमशेषनिर्जरमहासैन्याधिनाथम' इत्यादिप्रयोगेषु वैखानसे ।
- विष्वक्सेनः स्मृतो नेता धगवान् शुद्धकर्मणाम् । तस्मात् नान्यमुपासीत कर्मणां विद्यशान्तये ॥
   See श्रीप्रश्नयंक्तित P 293
- अन्तरायतिमिरोपशान्तये शान्तपावनमधिन्त्यवैभवम् । तं नरं वपुषि कुञ्बरं मुखे मन्महे किमिप तुन्दिलं महः ॥
   See नैषधकाव्यम् P.1. Vavilla, Madras.
- 5. असुरैररिंता देवा बलिनो युद्धपुर्जयैः ।
  शरण्यं शरणं जगमुः प्रद्युम्नमभयप्रदम् ॥
  देवाः आहवेतु वयं दैत्यैर्बलवन्तोऽिप बाधिताः।
  यथा ते विग्नविहतः पलायन्ते तथा कुरु ॥
  प्रद्युम्नस्तैरिति प्रोक्तः क्रुद्धस्संरक्तलोचनः ।
  कोपातस्य समुद्भूतस्मय्यक् स्तम्बेरमानवः॥
  सञ्जातं प्राञ्चलिपुटं कुर्वाणं तं पुरुस्थितम् ।
  तं दृष्ट्वा गजबद्दकत्रं प्रोवाधेदं वचस्तदा ।
  देवानामसुराणाञ्च संग्रामे समुपस्थिते ॥
  सिन्नधाय भवांस्तत्र दैत्यानां विग्नमाचर ।
  See पाचसंहिता P. 452. Pub. Mysore 1887.
- 6. Ibid. P. 334.
- विष्वक्सेनं चतुर्बोहुं श्यामवर्णं किरीटिनम्।
  लम्बोदरं च मुख्येन करेणाभयदायिनम्॥
  दक्षिणेन प्रसच्येन समालम्ब्य कटि स्थितम्।
  आसीनमपराभ्यां च हस्ताभ्यां शङ्ख्वाक्रिणम्॥

#### पाद्मसहिता ka. 22-36

- नबदूर्बाङ्ककुराभं च त्वीषत् पीतलकान्तिभाक् । चतुर्दष्टं चतुर्बाहु चतुष्किष्कु चतुर्गतिम् ॥ पूर्णाङ्गं केसरिस्कन्धं पृथूरस्थलराजितम् । दक्षिणावर्तनिम्नेनं नाभीरन्धेण शोभितम् ॥ ईश्वरसहिता 8-110, Pub, Kanchi.
- शह्खचक्रधरं देवं वरदाभयदायिनम् । सर्वाभरणसंयुक्त विष्वक्सेनमह भने ॥
   See शेषसंहिता 28-14
- 10. शङ्खबक्रगदासर्वज्ञानमुद्रादिधारिणम् । किरीटादिविभूषाङ्गमासीनं पद्मपीठके ॥ प्रसार्य दक्षिणं पादं वामपादं सुकुञ्चितम् । विष्वक्सेनमहं वन्दे मुक्तिज्ञानादिसाधकम् ॥ See पराशरसंहिता
- 11 विष्वक्सेनो े भवर्णस्तु शङ्खचक्रगदाधरः । See विष्णुसहिता 6-78
- 12. सोमेशानान्तरे देवं विष्वक्सेन प्रकल्पयेत्। See श्रीप्रश्नसंहिता P. 94
- ईशाने सैन्यनाथं च कल्पयेत्कमलासने।
   [Ibid], P. 94.
- 14. प्रासादद्वारवामे तु विष्वक्सेनस्य मण्टपम् । See कपिञ्जलसहिता, P. 33, Pub. Bhadrachalam.
- 15 विष्वक्सेनं तथा ताक्ष्यं स्वगेहे स्थापयेत्सुधीः। See कपिञ्जलसहिता, P. 57.
- ईशानकोणे स्थ्यायां विष्वक्सेनं समर्चयेत्।
   See P. 67.
- ईशाने शङ्करं तत्र क्षेत्रपाल प्रकल्पयेत् । सोमेशयोरन्तराले विष्वक्सेनं प्रकल्पयेत् ॥

- See भार्गवतन्त्रम् 3-34.
- 18. सोमेशयोर्मध्यभागे दुर्गौ श्यामिनभा भजेत्। तस्योत्तरे तु विन्यस्य मम रूपं चमूपते ॥ श्यामलं पिङ्गलाक्षं तु पिङ्गशूलं सनातनम्। शङ्खचक्रगदापाणि चतुर्वाहु किरीटिनम्॥ पीताम्बरधरं सौम्यं विवृत्ताक्षसमन्वितम्। तर्जयन्तं च तर्जन्या नासाग्रासन्नया जगत्॥ एव हि मम रूपं ते पद्यते मुनिसत्तमः। See विष्वकसेनसहिता, P. 20
- 19 देवीं च विष्वक्सेनस्य वामपार्श्वे प्रतिष्ठिताम्। नाम्ना पुष्पथरा कुर्यात् कमलामिव लक्षिताम्॥ See प्राचसहिता Kasi 22-41.
- 20 तत सूत्रवतीनाथ समध्यर्घ्य यथाविधि। दर्भपुञ्ज समादाय सेनेश प्रार्थयेद गुरु। सेनेश द्विपवक्त्रादिपरिचर्यापदद्वय। श्रीप्रश्रसहिता, P. 379.
- 21 किनिष्ठादित्रय ब्रह्मन् सहत्याङ्गुष्ठकेन च। निबध्य तर्जनी भूयो विष्वक्सेनस्य मुद्रिका॥ See पाद्मसहिता, P. 195.
- 22 विमुक्ततर्जनीमुष्टि विष्वक्सेनस्य प्रीतिदा।
  See पुरुषोत्तमसहिता, P. 195.
- 23 किनिष्ठाद्यड्गुलीस्तिम्र सहत्याड्गुप्ठकेन च। नियाज्य तर्जनी भूयो विष्वक्सेनस्य मुद्रिका॥ See श्रीप्रश्नसहिता, P. 502.
- यस्मान्मुद द्रावयित तस्मान्मुदेति कीर्त्यते ।
   Ibid. P. 499.
- 25. See कपिञ्जलसहिता P. 116
- श्रीमान् सूत्रवतीनाथ गजास्यमुखसेवित । प्रसन्नवदन शान्त प्रभाकरसमप्रभ ॥

- वेत्रपाणिरलीकेशो विश्वरक्षापरायणः। भवतान्तरायविष्यंसी आर्यश्वान्तः कृपानिषः॥ See महोत्सवविधिः P.
- हेमादिपटलन्यस्ते दर्गैः वोडशिभः कृते।
   कूर्वे सेनपमावाह्य बालिबम्बस्य पीठतः॥
   See श्रीप्रश्नसंहिता P. 459.
- 28. सिंहासने समासीनोऽिनवर्ण, पीतवासाः श्रीवत्सं च अस्मसूत्रं च विना हरिवत् भूवणैर्युक्तः द्विभुकः पुष्पपाणिः शक्तिदण्डभृद्वा, जयापितः शृङ्गकेतुः, पुष्परथवाहनः, पूर्वाघाडोदभवः, पुष्परवो विद्यादिश्रीजे विष्वक्सेनो विष्वक्सेनं शान्तं हरं अमितिमिति ।
  See विमानार्यनाकरूपः, P. 117, Pub. T.T.D. 1926
- 29. सर्वत्रानपायिगणैः सार्यमाचरेत् । देवीहीने पत्न्यपत्यहानिः मुनिहीने धर्मनाशः, विष्वक्सेनहीने कुलोत्सादनम् । See काश्यपज्ञानकाण्ड, P. 64, Pub. T.T.D. 1960.
- 30. अतः परं प्रवक्ष्यामि विष्वक्सेनस्य लक्षणम् ।
  नवतालायतं बेरं किरीटेन समायतम् ॥
  ब्रह्मसूत्रं विना सर्वाभरणैरुपशोभितम् ।
  आकुञ्च्य दक्षिणं पादं वामं पादं प्रसार्यं च ॥
  जयया सुखमासीनं भार्ययागिनसमप्रभम् ।
  शक्त्यायुधं दण्डपाणिं पुष्पपाणिं प्रवाहितम् ॥
  कृत्वावयद्भावां तु पूज्यमानं सदाऽमरैः।
  स्थानस्यैवाभिवृद्धयार्थं विष्वक्सेनं प्रवक्षते ॥
  See खिलाधिकार, P. 167 Pub. T.T.D. 1961.
- उदक्प्राकारपार्श्वे विमानपार्श्वे वा कुबेरैशानयोर्मध्ये दक्षिणाभिमुखः।
   See विमानार्यनाकरुपः P. 117
- शान्तसोमेशयोर्मध्ये स्यासीनो दक्षिणामुखः ।
   श्रीवत्सं ग्रह्मसूत्रञ्च विना सवै हरेरिव ॥
   See क्रियाधिकार, P. 45 Pub. T.T.D., 1953.

# 2 नीलकण्ठस्य चपेटाः

वक्रोक्तिकवितासार्वभौमस्य सुगृहीतनामधेयस्य नीलकण्डदीक्षि तस्य कलिबिडम्बनं नूनमद्यतनसमाजे प्रतिपदमस्माभिः दृश्यमानस्य विषमजीवनस्य प्रतिबिम्बमिव प्रतिभाति ।

कविकण्ठीरवो2्यं क्रोस्तोः परं सप्तदशशतकाब्दे दक्षिणभारतदेशे दक्षिणार्काटमण्डले आणिसमीपस्थिते अडयपालनाम्नि प्रामे जनिमलभत। गच्छिति काले स मदुरै पट्टणमाजगाम। तत्र च बहुकालं स पाण्डयराजानामास्थाने बहुषु पदेषु विराग । अन्ततः दीक्षितः पाण्डयराजस्य श्रीतिरुमलनायकस्य प्रधानसाचिव्यमिष निरवहत्। सुप्रसिद्धे पण्डितवंशे श्रीनीलकण्ठदीक्षितस्य जनिरासीत्। मीमांसा-साहित्यादिशास्त्रेषु कृतभूरिपरिश्रमस्य श्रीमतः अप्पयदीक्षितस्य प्रातृपौत्रो2्यं नीलकण्ठदीक्षितः। दीक्षितेनानेन वार्षके ताप्रपणीनदीतीरे पट्टमदैग्रामे शान्तपावनं जीवनं यापितिमिति श्रूयते।

महाकविनानेन शिवलीलार्णवं, गङ्गावतरणं, नलचरितनाटकमिति त्रीणि महाकाव्यानि निरमायिषत । कलिविडम्बन – सभारञ्जन-वैराग्यशतकानीति त्रीणि लघुकाव्यानि च तत्प्रणीतानि सुप्रधितानि । वक्रोक्तिवन्यासिनपुणस्य दीक्षितस्य प्रशस्तिरेवमुपजाता पण्डितसमाजे – "नीलकण्ठस्य वक्रोक्तिः सा मुग्धेन्दुकलानिभा" इति ।

नीलकण्ठदीक्षितस्य लघुकृतिषु कलिविडम्बनस्य स्थानमन्यादृशम् । शताधिकपद्यात्मके प्रबन्धे ८ स्मिन् अद्यतनसमाजे कोणे कोणे अनुभूयमानायाः कृटिलगतेः परिहासः मृदुलमृदुलया पद्धत्या समुपलभ्यते । परिहासास्पदानि कानिचन स्थलानि सहृदयहृदयाह्लादाय परिदर्शयितुमेव तावदस्य जनस्यासौ

# १. वादविजयः

दीक्षितस्य काले शास्त्रार्थगोष्ठीबहुलाः राजसभाः समभवन्। तत्र किजयः कथं सम्पादनीयः ? दीक्षित उपायं कञ्चिदुपदिशत्येवम्--

उच्चैरुदघोष्य जेतव्यं मध्यस्थश्चेदपण्डितः। पण्डितो यदि तत्रैव पक्षपातोश धिरोप्यताम्॥

मध्यस्थः पुरुषः यद्यपण्डतः तर्हि उच्यैरुद्घोष्य जयः सम्पादनीयः । यदि स पण्डितः, तस्मिन् पक्षपातमारोप्य जयः लब्धव्यः । प्रायः वादेषु प्रवर्तमानं कोलाहलं दृष्टवा दीक्षित एवमुपजहासेति चिन्त्यते ।

# २. पाण्डित्यगर्वः

'अहमेवोत्तमोपाध्याय' इति 'मत्प्रणीताः ग्रन्थाः निरतिशया' इति पण्डितानामपण्डितानाञ्चावलेपः अद्याप्यस्माभिः प्रतिपदमनुभूयते। एतत्परम्परा प्रवर्तकान् बहुपण्डितान् नीलकण्ड एवमुपहसति -

पाठनैप्रन्थिनर्माणैः प्रतिष्ठा तावदाप्यते । एवञ्च तथ्यव्युत्पत्तिरायुषो2्नते भवेन्न वा ॥

तथ्यव्युत्पतिरूपं तत्त्वज्ञानं मृषापाठनैः मिथ्याग्रन्थनिर्माणैः दुर्लभम् । लोकवञ्चनायं स्वोदरपूरणायं च तन्महृदुपकरोतीति तु सत्यम् ।

# ३. किमयं कठिनः ?

केषाञ्चिद्ध्यापकानां नास्ति दुर्बोधः ग्रन्थः । अतिकठिनोध्यमिति विद्वतत्त्लौः ऊरीकृतमिप ग्रन्थं केचन अनायासेन अत्यल्पे काले परिसमापयन्ति । विदुषामेवायमाश्चर्यकर उदन्तः। दीक्षितस्सनिपुण तादृशानध्यापकापसदानुपहसति । । पश्यत –

वाच्चतां समयो2्तीतः स्पष्टमग्रे भविष्यति । इति पाठयतां ग्रन्थे काठिन्यं कुत्र वर्तते ?

# ४. मूर्खाचार्यस्य भाग्यम्

मूर्खांचार्यस्य भाग्यं इयदिति वक्तुं न शक्यते। येन भाग्येन स आचार्य उपजातः तदेव भाग्यं कांश्चन शिष्यान् तत्सविधमानयित, येषु अगतित्वम्, अतिश्रद्धा, ज्ञानाभासेन तृप्तत्वमिति त्रयः गुणाः विलसन्ति । तैश्व गुणैः आचार्यस्य तस्य मौख्यं सुप्रतिष्ठितं भवति। पश्यत नीलकण्टः कथं मूर्खानाचार्यानुपहसतीति –

अगतित्वमतिश्रद्धाः ज्ञानाभासेन तृप्तता । त्रयः शिष्यगुणा ह्येते मूर्खाचार्यस्य भाग्यजाः ॥

# ५. मौहूर्तिकयुक्तिः

यदि दैवज्ञं पृच्छामः "कालो2\_यं ममानुकूलः प्रतिकूलो वेति" कथयित व्यामिश्रं फलम् । न कदाचिदिष एककोटिकं फलं शुभस्याशुभस्य वा निर्णीतं कालञ्च सङ्गिरते । यदि कश्चित आयुर्मम दीर्घं वा अल्पं वेति ज्यौतिषिकं पृच्छित तिर्हे दीर्घायुरित्येव स समाधत्ते। तत्र युक्तिरियं मौहूर्तिकस्य। स जीवेच्येत्, अवश्यमेनं बहुमन्यते । अथ वा स मृतश्चेत् को वा पुनरेनं प्रक्ष्यित? अहो ! विचित्रेयं कल्पना कस्य वा जनस्य हासं नोत्पादयित? शृणुत –

आयुःप्रश्ने दीर्घमायुर्वाच्यं मौहूर्तिकैर्जनैः। जीवन्तो बहमन्यन्ते मृताः प्रक्ष्यन्ति कं पुनः॥

# ६. दैवज्ञाभासाः

प्रायो दैवज्ञेषु लैकिकेषु शास्त्रज्ञानं मृग्यमेव भवित । केचिद्वारान् जानित । अन्ये ग्रहान् जानते । अपरे च नक्षत्राणि विदन्ति, त्रयाणामेतेषां ज्ञानं बहूनां नैव भवित । यदि कश्चित् त्रितयमिदं जानाित तिहें स बृहस्पतिरित्येव वक्तव्यम् । इयं रीतिरद्याप्यस्माभिरनुभूयते समाजे । पश्यत कथं नीलकण्ठ आवेदयित तत्त्वमिदम्

वारान् केचिद् ग्रहान् केचित्केचिदृक्षाणि जानते। त्रितयं चेत विजानन्ति ते वाचस्पतयः स्वयम्॥

# ८. अज्ञातभोक्तृगणः

गृहस्थाश्रमनिर्वाहः नातीव सुकरः। बहुकुटुम्बिनां तु अवस्थाः कीदृशा इति

वर्णयितुं न शक्यते । जामातरः, भागिनेयाः, मातुलाः, कलत्रपक्षीयाः, एकैकशः आहत्य च समागताः अन्यैर्यथा न ज्ञायेत तथा सर्व आखुवत पक्षयन्तीति पराज्ञभोजिनां स्वार्थपराणां वृत्तिं कथं दीक्षितः विमुशतीति पश्यत-

जामातरो भागिनेया मातुला दारबान्धवाः । अज्ञाता एव गृहिणां भक्षयन्त्याखुवद गृहे ॥

## ८. कन्यालोभः

कन्यानां लोभः अधिकः। यदि ताः स्वमातृगृहमायान्ति सकृत् भूषणानीति, वस्त्राणीति, पात्राणीति पुत्रोपलालनोपकरणानीति स्वमातृगृहे समुपलभ्यमानं समस्तमपि भर्तृगृहं नयन्ति। कृतोद्वाहानां तासां भर्तृगृह एव प्रीतिः न मातृगृह इति यत्सत्यं तदेवं निरूपयित नीलकण्ठः –

भूषणैर्वसनैः पात्रैः पुत्राणामुपलालनैः । सकृदागत्य गच्छन्ती कन्या निर्माष्टिं मन्दिरम् ॥

# ९. अश्रान्तकलहयोगः

ज्योतिश्शास्त्रे ग्रहसंयोगः योगप्रदः । तथैव किस्मंश्चिद् गृहे कस्यचन गृहस्थस्य यदि पुत्रशालिन्यौ भार्ये द्वे पतिवर्जिता भगिनी च निवसन्ति तिर्हि "अश्रान्तकलहः" इति नूतनः योगः सम्पद्यते । अर्थात् तैः क्रियमाणः कलहः न कदाचिदिप श्रान्तिमेध्यति । तस्य योगस्य महिमा अनितरसाधारण इति नीलकण्ठस्य चमत्कारावहां कल्पनां पश्यत –

भार्ये द्वे पुत्रशालिन्यौ भगिनी पतिवर्जिता। अश्रान्तकलहो नाम योगो2्यं गृहमेधिनाम्॥

### १०. महद्भूतम्

दुष्करदारिद्यपीडितः ऋणान्यादते । स्वयं दरिदः कथं वा झटिति ऋणापाकरणाय प्रभवेत् । ऋणदाता, उत्तमणः धननाशमुत्प्रेक्ष्य कथञ्चितस्माद्धनं संपादनीयमिति प्रयतते तराम् । तत्समये अधमणस्य उत्तमणः भूतमिव प्रतिभाति । दारिद्येण पीड्यमानस्य तस्य अधमणस्य उत्तमणस्मरणमपि गात्रावसादाय कल्पते । तद्दर्शनं पुनः प्रज्ञामपहन्ति । अन्तकाधिकतया अन्तकालापेक्षां विनैव उत्तमणः लोके धनप्रत्यर्पणाय क्लेशयति जनम् ।

यद्यपि तस्य हस्ते पाशं न विद्यते, मुखे दंष्टा च न भवति अथापि

उत्तमर्णदर्शनमेव महोद्वेगमुपजनयतीति लोके प्रवर्तमानां वस्तुस्थितिं सचमत्कारं नीलकण्ठ एवमभिवर्णयति -

स्मृते सीदन्ति गात्राणि दृष्टे प्रज्ञा विनश्यति । अहो ! महदिदं भूतमुत्तमणांभिशन्दितम् ॥ अन्तको2\_पि हि जन्तूनामन्तकालमपेक्षते । न कालनियमः कश्चिदुत्तमर्णस्य विद्यते ॥ न पश्यामो मुखे दंष्ट्रां न पाशं वा कराञ्चले । उत्तमणंमवेक्ष्यैव तथाप्यद्विजते मनः ॥

# ११. श्रीमदः

अल्पसत्त्वानुन्मतीकरोति श्रीमदः । अनायासप्राप्तश्रीमदान्धानां जनानां आत्मस्तुतिपरेषु वाक्येषु प्रामाण्यबुद्धिः, स्विवषये देवताबुद्धिः, अन्यमानविषये कीटबुद्धिश्च भवति । धनमदमतः परैरिभिधीयमानं शृण्वत्रेव पुनः पुनः पृच्छिति । पश्यत्रपि न जानाति । परैः क्रियमाणान् परिहासानपि स्तोत्राणीति ते भावयन्ति । श्रीमदान्धानिमान् आवृत्य पार्श्वस्थाः जनाः अन्योन्यं भाषमाणाः बालोन्मत्तिपशाचवत् परिहसन्ति । ग्रहावेशः क्षणमात्रमेव तिष्ठति । सुरामदः याममात्रमेव भवति । मुर्खेषु श्रीमद आजीवतं अनुवर्तत इति महच्चित्रम् ।

अनायाससाधितधनावलेपदग्धानां केषाञ्चिजनानां कथं दीक्षितः चपेटां करोतीति अस्माभिरत्रावलोकयितुं शक्यते -

प्रामाण्यबुद्धिः स्तोत्रेषु देवताबुद्धिरात्मि । कीटबुद्धिर्मनुष्येषु नूतनायाः श्रियः फलम् ॥ शृण्वन्त एव पृच्छन्ति पश्यन्तो ८ पि न जानते । विडम्बनानि धनिकाः स्तोत्राणीत्येव मन्वते ॥ आवृत्य श्रीमदेनान्धानन्योन्यकृतसंविदः । स्तैरं हसन्ति पार्श्वस्था बालोन्मत्तपिशाचवत् ॥ क्षणमात्रं ग्रहावेशो याममात्रं सुरामदः । लक्ष्मीमदस्तु मूर्खाणामादेहमनुवर्तते ॥

### १२. खलवृत्तम्

खलवृत्तिः विचित्रतरा। सर्वदा तेषां हृदयं परिच्छदान्वेषण एव प्रवर्तते। तेषां

श्रोत्रं परवार्ताश्रवण एव व्यापृतम् । तेषां वाणी परमर्मघातिनी भवतीति चमत्करोति नीलकण्ठः –

परिच्छद्रेषु हृदयं परवार्तासु च श्रवः। परमर्मसु वाचं च खलानामसुजद्विधिः॥

# १३. कर्णेजपः

केषाञ्चिञ्जनानां कर्णेजपत्वं निसर्गसिद्धम्। कर्णेजपैः सर्वे2\_नर्थाः सम्भवन्ति तत्रापि यदि राजकर्णेजपत्वं तर्हि तत् राष्ट्रनाशायैव भवति। अतः सर्वकर्मनाशकं कर्णेजपत्वं विमुशत्येवं नीलकण्ठः।

गोकर्णे भद्रकर्णे च जपो दुष्कर्मनाशनः। राजकर्णेजपः सद्यः सर्वकर्मविनाशनः॥

गोकर्णक्षेत्रे तथा भद्रकर्णक्षेत्रे च जपः क्रियते चेत् पुराकृतानि दुष्कर्माण्येव नश्यन्ति। यदि राजकर्णेजपत्वं तर्हि सद्य एव सर्वाण्यपि कर्माणि नाशं प्राप्नुवन्ति। राजाग्रहेण सर्वस्यापि नाश इति तात्पर्यम्।

# १४. लोभप्रभावः

लोभगुणस्य शक्तिः कियतीति वर्णीयतुं न शक्यते । लोभवतां जनानां जीवनदृष्टिरवान्यादृशी। आचरणीयेषु धर्मेषु लोभिनां शुष्कोपवासः अत्यन्तं प्रियतमः धर्मः । चिकित्सासु लद्धधनमेव तेषां परमं भेषजम् । विभिन्नेषु यज्ञेषु जपयज्ञ एव तेषां महती प्रीतिः ।

अभ्यर्थनाभङ्गः कदाचिदत्र भवेद्वेति अर्थी, याचको ... सौ किं वा प्रक्ष्यतीति लुळ्यश्च युगपदेव उद्विजेते। लोके ... सिमन अतिथिजनायार्पितं कवलं लोकान्तरे मेरुपर्वताधिकं सत्फलं दात्रे दास्यतीति आतिथ्यशास्त्रार्थः। किन्तु दीनेभ्यः दीयमानं एकैकं भिक्षाकवलं मेरुसमानं भावयन्ति लोभिन इति आतिथ्यशास्त्रार्थं ते साक्षात्कुर्वन्ति।

धनपालः पिशाचः अन्येभ्यः धनं संरक्ष्य स्वामिने प्रत्यर्पयति । किन्तु पिशाचसदृशः धनलुब्धस्तु कस्मैचिदिप किञ्चित्र दातुमिच्छति । महता कष्टेन सम्पादितिमममर्थं तदनन्तरं न को2िष रक्षेदिति क्ज्ञायापि कथञ्चित् स्वयमिप किञ्चिदेव भुङ्क्ते । यथाकथञ्चित् अन्येभ्यो न दित्सित स्वयमिप नानुभवितुमिच्छतीतिभावः।नीलकण्डदीक्षित एवं लुब्धस्वभावं बहुधा स्वाभाविक्या

पद्धत्या समिषवर्णयति। पश्यत -शुष्कोपवासो धर्मेषु भैषज्येषु च लङ्घनम्। जपयज्ञश्य यज्ञेषु रोचते लोभशालिनाम्॥ किं वक्ष्यतीति धनिको यावदुद्विजते मनः। किं प्रक्ष्यतीति लुब्धो2 िप तावदुद्विजते ततः॥ सर्वमातिथ्यशास्त्रार्थं साक्षात्कुर्वन्ति लोभिनः। भिक्षाकबलमेकैकं ये हि पश्यन्ति मेरुवत्॥ धनपालः पिशाचो हि दत्ते स्वामिन्युपस्थिते। धनलुब्धः पिशाचस्तु न कस्मै चन दित्सति॥ स्वस्मित्रसति नार्थस्य रक्षकः सम्भवेदिति। निश्चत्यैव स्वयमपि भुङ्क्ते लुब्धः कथञ्चन॥

## १५. कलये नमः

खलप्रभावः दुरुत्रेयः। कलिप्रभावः दुर्धिगमः। किमस्माभिः प्रतिविधातव्यम्। शुभं वा2् शुभं वा कर्म अवश्यमनुभोक्तव्यमेव। कलियुगे तावदेतावता दशमांशेन समस्तः कालः दारुणा इव भाति। किं केवलं पुच्छलग्नेन विषेण वृश्चिकः लोकस्य पीडाकरः न भवति ?

युगे ह्मिन् भार्यागिर एव वेदाः, धनसम्पादनसाधनं धर्मः, स्वप्रतिभैव सर्वेषां प्रमाणं न तु परैरुपदिश्यमानं हितम् । तादृशाय कलये नमोऽस्त्विति नीलकण्ठदीक्षितः स्वलघुप्रबन्धं कलिविडम्बनाख्यमुपसंहरति।

विषेण पुच्छलग्नेन वृश्चिकः प्राणिनामिव। किलना दशमांशेन सर्वः कालोट पि दारुणः॥ यत्र भार्यागिरो वेदाः यत्र धर्मोट र्थसाधनम्। यत्र स्वप्रतिभा मानं तस्मै श्रीकलये नमः॥

नीलकण्ठदीक्षितस्य वक्रोक्तिः हरजटालग्ना मुग्धेन्दुकलेव सिमन्धे संस्कृतसाहित्ये । कलिविडम्बनशतकद्वारा तदानीन्तनान् विकटान् सन्दर्भान् सुललितया भणित्या विमृशति दीक्षितः । विमर्शिमममपेक्षते ह्यतनसमाजो हिप । प्रकृते विकृते हिमन् समाजे नीलकण्ठस्य कलिविडम्बनं सर्वाशनान्वर्धमित्यत्र न काचिदप्यतिशयोक्तिः ।

# 3 नयवीथीविमर्शः .

### १. प्रबन्धसारः

इदं हि नामापरोक्षं प्रेक्षावतां यत् प्राभाकरमीमांसकमूर्धन्येन शालिकानाथमिश्रेण प्रणीतेषु प्रकरणेषु नयवीथीनामकं प्रकरणमद्वितीयमख्यातिवादप्रतिपादकमिति । तत्राख्यातिवादस्यरूपं मिश्रेण सप्रमाणं प्रत्यपादि प्राभाकरसम्प्रदायानुरोधम् । मतमिदं प्रागेव मण्डनमिश्रोम्बेकप्रभृतिभिः परास्तं विभ्रमविवेकादिषु, मण्डितञ्च भवनाथादिभिः महता प्रबन्धेन स्वप्रबन्धेषु ।

अतः पत्रे2्रस्मन् अख्यातिवादः किंप्रयोजनकः, कुतश्च प्राधाकराणां तत्प्रतिपादनाभिनिवेशः, कस्माच्चान्येषां तन्निराकरणे महानाग्रह इति सविमर्शं समीक्ष्यते।

### २. ख्यातिवादाः

अप्रमा, अयथार्थानुभवः, भ्रमः, विपर्ययः, मिथ्याज्ञानम्, ख्यातिरित्यनर्थान्तरिमिति निश्चप्रचं विचक्षणमण्डलीषु । कामिप ख्यातिमनभ्युपगच्छतां अख्यातिवादिन इति विख्यातानां प्राभाकराणामिप उपर्युक्तार्थेषु ख्यातिपदप्रयोगे न कापि विप्रतिपित्तः। तत्त्वतस्ते भ्रमापरपर्यायां ख्यातिं नोररीकुर्वन्तीत्यन्यदेतत्।

\*This paper was read in the 31st All India Oriental Conference, Jaipur in 1982.

ते चेमे ख्यातिवादाः प्रदिदर्शनं बहुभेदिभिन्नाः दरीदृश्यन्ते । श्रीशङ्करभगवत्पादाविष प्रसिद्धाः पञ्च ख्यातिवादाः विलसन्ति । 1 यथा - (१) आत्मख्यातिः सौत्रान्तिकवैभाषिकयोगाचाराणाम् (२) असत्ख्यातिः माध्यमिकानाम् (३) अख्यातिः प्रभाकराणाम् (४) अन्यथाख्यातिः नैयायिकभाष्ट्रजैनानाम् (५) अतिर्वचनीयख्यातिः अद्वैतिनामिति। ततः परं प्रत्यप्रतया वक्ष्यमाणाः पञ्चान्ये प्रादुर्भूताः ख्यातिवादाः । यथा - (१) विशिष्टाद्वैतिनां यथार्थख्यातिः (२) द्वैतिनां अभिनवान्यथाख्यातिः (३) चार्वाकाणां प्रसिद्धार्थख्यातिः (४) अलौिककार्थख्यातिः केषाञ्चित् (५) सदसत्ख्यातिः साङ्ख्यानामिति।

# ३. अख्यातिवादः

सत्स्वेवं बहुषु ख्यातिवादेषु नास्त्येव कापि ख्यातिरिति प्रतिपादयताम् अत एव अख्यातिवादिन इति विख्यातानां प्राभाकराणां पन्थास्तावदेवं चकास्ति। एषा हि तेषां पिरभाषा - सर्वं ज्ञानं यथार्थम् ²। नास्त्येव भ्रमात्मकं अयथार्थं ज्ञानम् । न चैवं कथं नाम भ्रान्ता भ्रान्तव्यवस्थोपपद्यत इति वाच्यम्। यथा अन्येषां ज्ञानत्वसामान्ये सत्यपि किञ्चिद यथार्थं, किञ्चिदयथार्थमिति व्यवस्था समुपपद्यते, तथैव ज्ञानस्य सर्वस्य यथार्थतायामि भ्रान्ताभ्रान्तव्यवस्थाता उपपत्तिः। इयान् विशेषः - यदन्येषां ज्ञानस्वरूपबाधेनायथार्थत्वम्; एतन्मते तु व्यवहारवाधेन अयथार्थत्वम्। अतः यथार्थायथार्थभेदे यो हि नाम हेतुः स एव भ्रान्ताभ्रान्तविवेके2 पि इति विजेयम्।

नन्वेवं नास्ति यदि भ्रमात्मकं ज्ञानम्, एवं खलु वक्तव्यम् - 'शुक्तौ रजतज्ञानं न जातिमं' ति । तिर्हे कथं नाम शुक्तिकायां रजतप्रवृत्तिः ? इति चेत् न । शुक्तावेव रजतज्ञानमङ्गीकार्यमिति को नियमः ? रजते रजतज्ञानमात्रादेव शुक्तौ रजतप्रवृत्तिरुपपद्यते यदि अन्यावभासिनः ज्ञानस्य अन्यत्र जननमिष मृग्यमेव।

ननु यदि सर्वेषां ज्ञानानां यथार्थत्वमभ्युपगम्यते तर्हि केषाञ्चित् पुनः भ्रान्तित्वं नोपपद्यते, अतः अवश्यं भ्रान्तेरङ्गीकार्यतया अयथार्थज्ञानमनपलपनीयम्। न च विवेकाग्रहणस्येव भन्तित्वमस्तु इति वाच्यम्। ग्रहणस्य हि भ्रान्तित्वेन अभ्युपगम्यमानत्वात। यदि अग्रहणस्य भ्रान्तित्वमङ्गीकार्यं तर्हि सुषुप्त्यवस्थायां बाह्येन्द्र्यरुपराः सर्वभदापरिग्रहात् तत्र अतिञ्चाप्तिः स्यातं। एवं स्थाणुर्वा पुरुषो विति सन्देहे स्थाणुपुरुषोभयरूपस्यार्थस्याभावात् कथं नाम यथार्थत्वं तत्रोपपादियतुं शक्यते ? अतः अयथार्थज्ञानमवश्यमभ्युपगन्तव्यमेवेति चेत् -

मैवम् । ज्ञानानां विषयाव्यभिचारितया सर्वस्यापि उपपद्यमानत्वाता तथाहि - को नाम विषयः? यस्मिन् ज्ञाने सित यः खल्वर्थः तत्र भासते स एवार्थः तस्य ज्ञानस्य विषयः। अर्थस्य हि प्रतीतिविषयत्वं भासनमेवः न व्यवहारयोग्यतापत्तिविषयत्वम् । निर्विकल्पस्य निर्विषयत्वप्रसङ्गात् । स्वव्यवहारानुगुणायाः प्रतीतेः स्वस्मिन् वर्तनमेव भासनमुच्यते। व्यवहारश्वात्र मानसकायिकभेदेन द्विविधः । बुद्धसुखदुःखेच्छादिरूपः वाचकशब्दप्रयोगो ज्ञा मानसः। कायिकश्य चतुर्विधेषु महत्सु द्रव्येषु उपादानादिरूपः । अतः "इदं राजतम्" इत्यत्र शुक्तौ राजतमेव भासते न तु शुक्तिः । तेन "इदम्" इति ज्ञानं प्रताम्" इत्यत्र शुक्तौ राजतमेव भासते न तु शुक्तिः । तेन "इदम्" इति ज्ञानं प्रताम् उत्यत्वविद्यत्रे व्यवहारानुगुणमेवेति तदपि यथार्थमेव। तथा चायं प्रयोगः शुक्ती राजतत्वेन न प्रकाशते, तदूपेणासत्त्वात्। यद् यदूपेण असत् तत् तेनाकारेण न प्रकाशते । यथा आकाशं पङ्ककारूपेणीति वः

न च तर्हि पुरः स्थितस्य अरजततया, देशान्तरस्थितस्य रजतस्य अत्र असित्रिहिततया च रजतज्ञाने कारणं नास्तीति वाच्यम्। पुरःस्थितस्य शुक्तिशकलस्य भेदवर्जिततया गृह्यमाणत्वात् । शुक्तिकायाः रजताद् भेदजनकाः विशेषाः दोषाभिभवात् न ज्ञाताः । सामान्यरूपता केवलं ज्ञाता । रजतसदृशशुक्तिदर्शनात् सामान्यमात्रग्रहणाच्य, रजते जायमाना स्मृतिः मानसदोषवशात् तदित्यंशेन रहिता, शुक्तेरविवेचिता समुत्पत्रेति । अतः प्राभाकरमते हिस्मन् सर्वेषां ज्ञानानं याथार्थ्यनिवन्यनं प्रामाण्यमुपपद्यत एव । तथा च प्रयोगः - "सर्वे विगीताः सन्देहविभ्रमाः यथार्थाः, प्रत्ययत्वात् इदं रजतिमति प्रत्ययवत्"।

ननु 'उष्णं जलम्' 'शीतश्शीतमयूखः' 'सुवर्णं गुरुतरम्' इत्यादौ व्यवहाराविसंवाददर्शनात् स्यादेव समीचीनत्वमिति चेत् न। भेदाग्रहनिमित्तत्वात् तादृशज्ञानानाम्। विद्यमानापि प्रान्तता न व्यवहारपदमुपनीता। अतः ज्ञानं सर्वमिप यथार्थमेवेति अयथार्थभावात् अख्यातिवादसिद्धः (त.र. 2-8)

# ४. अख्यातिवादस्य खण्डनमण्डनपरम्परा

इदम्प्रथमतया प्राभाकरप्रस्थानव्यवस्थापकेन सप्तमशतकवासिना प्रभाकर गुरुणा व्यवस्थापितो ... सावख्यातिवादः तदनन्तरकालिकैः बहुभिर्दार्शनिकैविंचारितः । तत्र सत्स्वप्यन्येषु बहुषु प्रतिपक्षेषु भाष्टमीमांसकाः प्रथमस्मरणार्हाः भवन्तीत्यपरोक्षं प्रेक्षावताम् । तत्र सप्तमशातकवासी पण्डितमण्डलीमण्डनायमानो मण्डनिमश्रः भाष्टमतानुयायी स्वकीये विभ्रमविषेके अख्यातिवादं महता

प्रबन्धेन खण्डैयामास । ततः पश्चादष्टमशतकवासिना भाष्ट्रमीमांसकेनोम्बेकभट्टेन स्वश्लोकवार्तिकव्याख्यायां तात्पर्यटीकाख्यायां भाष्ट्रमतानुकूलायाः अन्यथाख्यातेः व्यवस्थापनद्वारा अख्यातिवादः निरसितः ।

एवमख्यातिवादे प्रतिपक्षिभिः भाष्ट्रमीमांसकैः सप्तमाष्ट्रमशतकवासिभिः प्रतिक्षिप्ते, अष्ट्रमशतकाब्दे प्रादुर्भूतेन ऋजुविमला-प्रकरणपञ्चिका - भाष्ट्रपरिशिष्ट्रादिभिः अत्युत्तमैः प्रन्थैः प्राभाकरसम्प्रदायप्रका शकेन शालिकानाथ- मिश्रेण स्वकीये व्याख्यानद्वये नयवीथीनामके प्रकरणे च अख्यातिवादस्वरूपं सम्यक् प्रत्यपादि। यस्य च वादप्रौढिम्ना पराहता भाष्टाः प्रायः शताब्दद्वयं यावत् तूष्णोमावमाश्रिताः। एवञ्च नवमदशमशतकयोः प्रायः न केनापि पाष्ट्रमीमांसकेनायं वादः परास्तः । अत एवं वक्तुं शक्यते यत्-नवमदशमशतकयोरस्य वादस्यासीन्महत प्राबल्यमिति।

यद्यपि भाष्ट्रमीमांसासम्प्रदायानुयायिभिः वादो2्यं न खण्डितः, तथापि नवमशतकवासिना वाचस्पतिमिश्रेण स्वन्यायवार्तिकतात्पर्यटीकायां, भामत्याञ्च अख्यातिवादो2्यं न युक्तिसह इति न्यंरूपि। ततः पश्चादशमशतकिनवासिना सुचिरितमिश्रेण श्लोकवार्तिकव्याख्यायां काशिकाभिधायां, तिस्मन्नेव समये लब्धजनुषा महामीमांसकेन पार्थसारिधिमिश्रेण (१०००-११२०) शास्त्रदीपिकायाञ्च अन्यथाख्यातिरेव साधीयसीति प्रतिपादयदिभः अख्यातिवादः बहुषा परीक्षितः।

नयविवेककर्त्रा भवनाथेन प्राभाकरमीमांसासम्प्रदायव्यवस्थापकेन पुनः एकादशशतकाब्दे अख्यातिवादः सोपष्टम्भं समर्थितः । त्रयोदशशतकवासिना नन्दीश्वरेण (१२२०-१३००) प्रभाकरविजये, अष्टादशशतकप्रादुर्भृतेन रामानुजाचार्यैण तन्त्ररत्ननाम्नि प्राभाकरमीमांसाप्रकरणग्रन्थे शालिकानाथानुरोधं नास्ति ख्यातिरत्य ख्यातिवाद एव समर्थितः । एवं भाष्ट्रप्राभाकरमीमांसकेषु विषये स्मिन् परस्परं खण्डनमण्डनानि बहुधा सम्भूतानि, येषामध्ययनेन जायेतावश्यं प्रश्नो मनसि खुतः प्राभाकराणामख्यातिवादाङ्गोकारे इयानाग्रहः ? कुतो वा प्रतिपक्षिणां तत्खण्डनाय भूयानिभिनवेश इति ।

## ५. अख्यातिवादाभिनिवेशः किन्निबन्धनः ?

प्राभाकरैरिभिः किमर्थं वा भूयानाग्रहः प्रदश्येते तावदख्यातिवादव्यवस्थापने इत्यालोचने क्रियमाणे द्वित्राणि कारणान्यस्माभिरुदभावयितुं शक्यते। तत्र सर्वंप्रधमिदम् - यथाकथिन्यत् वेदवावयजन्यबोधस्य सर्वस्यापि प्रामाण्यं सम्पादनीयम्। प्रामाण्यं सम्पादनीयम्। प्रामाण्यं स्वस्यापि प्रामाण्यं सम्पादनीयम्। प्रामाण्यञ्च स्वत एवेति ते 2 प्युपगच्छिन्ति। अतः सामान्यतः सर्वेषां ज्ञानानां प्रमाण्ये याथाथ्यं च साधिते ज्ञानरूपे वेदे याथाथ्यं सुप्रतिष्ठितं भवित। तत्र अमादिशङ्काया एव नावकाश इति वेदरूपशब्दप्रामाण्यं अनवयवेन सिद्धयित। तत्र अप्रामाण्यशङ्काया एवानुदयः । तिर्हि प्रम-प्रमाविवेकः लोके 2 नुभूयमानः किमर्थः ? लौकिकेषु अवशिष्टेषु प्रमाणेषु व्यवहारनिर्वाहार्थः । प्रापाकराणामियं भीतिः यत् यदि प्रमस्य मनागवकाशः दीयते तिर्हे सत्यत्वसिद्धान्तस्य हानिः। "अनुभूतिः प्रमा" इति सर्वासामनुभूतीनां प्रमात्ववाधः अविवेकस्य च प्रवेश इति । अतस्ते प्रमं सर्वथा दूरीकर्तुं यतन्ते। एतिच्यन्त्यम् - तदर्थं किमेतावान् प्रयासः स्वीकर्तव्य इति ?

द्वितीयं प्रयोजनम्-लिङर्थः अपूर्वमिति प्राभाकराणां सिद्धान्तः। अख्यातिवादाङ्गीकारेण तस्यापि प्रामाण्यं सुष्ठु व्यवस्थापितं भवति। तथाहि – कार्यम् अपूर्वम्, नियोग इत्यनर्थान्तरं प्राभाकरसम्प्रदायो स्वर्गकामाधिकरणबादर्यधिकरणयोः तथा अपूर्वाधिकरणदेवताधिकरणयोश्च तत्स्वरूपं सुष्ठु प्रपञ्चितं प्रभाकरेः। वैदिकानि पदानि स्वभावसिद्धया अन्विताधिधानानुकूलया शक्त्या बोधं जनयन्ति। स च बोधः स्वतःसिद्धप्रामाण्यशाली। अतः अप्रामाण्यशङ्काविरहितः स बोधः पुरुषं कार्ये प्रवर्तियुनीष्टे इति।

तृतीयं प्रयोजनम् - सविकल्पकज्ञानानि सर्वाण्यपि भ्रमरूपाणीति कथयन्ति योगाचाराः। तन्मतनिरसनं सर्वेषामपि ज्ञानानां प्रमात्वसाधनञ्च तृतीयं प्रयोजनम्।

एवमभ्यूहितुं शक्यन्ते अन्यान्यपि प्रयोजनान्यख्यातिवादस्य। स्वयमेव शालिकानाथेनैतत्प्रकरणस्य प्रयोजनमेवमभिषीयते -

विषयाव्यभिचारित्वं साधियतुं सर्वसंविदामेषा । निरमीयत नीतिविदा शालिकनाथेन नयवीथी ॥

कुतः अन्येषां तत्खण्डनाग्रहः ? - तत्तन्मतपरिपोषार्थं तैस्तैर्दार्शनिकैः यद्यपि बहवः ख्यातिबादा अङ्गीकृताः । सूक्ष्मेक्षिकया परीक्षायां क्रियामाणायाम् इदं तावत् स्पष्टमनुभूयते तत्त्वम् - यत् प्रासादमध्यस्थितस्य कस्यचिद्वस्तुनः विविधवातायनेभ्यः अनुभूयमानं दर्शनं यथा विभिन्नं, तथा वादिनां दर्शनान्यपि विभिन्नान । न तावता तत्राप्रामाण्यकोलाहल् आवश्यक इति

#### NOTES : \*

- आत्मख्यातिरस्त्ख्यातिरख्यातिः ख्यातिरन्यथा ।
   [तथानिर्वचनख्यातिरित्येतत्ख्यातिपञ्चकम्] ॥
   परीक्षकाणां विभान्तौ विवादात्मा विविच्यते ॥ वि. वि. १.
- यथार्थं सर्वमेवेह विज्ञानमिति सिद्धये।
   प्रभाकरगुरोर्भावः समीचीन प्रकाश्यते॥ प्र.प. ४३.
- 3. प्र. वि. १६ १७
- 4. इदं रजतिमत्येषा या शुनितशकले मितिः।
  सा चेद्यवार्था, प्रान्तित्वं तदा तस्यास्तु कीदृशम्॥
  विवेकाग्रहणं प्रान्तिरिति चेत्रैतदीदृशम्।
  सुषुप्ते2\_पि प्रमापत्तेः सर्वभेदापरिग्रहात्॥
  "स्थाणुर्वो पुरुषो वे" ति सन्देहो यो2\_पि जायते।
  अभावातादृशो2\_धस्य स यथार्थं कथं भवेत्॥ प्र.प. ४८
- यस्यां संविदि यो 2 थीं 2 वभासते स तस्या विषयः, नान्यः, तस्य तन्नानवभासात् । अनवभासमानस्य विषयत्वे 2 तिम्रसङ्गतः। त. १. २ ; प्र. वि १७-१८ ।
- 6. अत्र ब्रूमो य एवाथाँ यस्यां संविदि भासते। बोधः स एव नान्यद्धि विद्याद्वेद्यस्य लक्षणम् ॥ इदं रजतिमत्यत्र रजतं चावभासते। तदेव तेन वेद्य स्यात्र तु शुक्तिरावेदनात्॥ प्र. प. ४८-४९.
- नन्वेवं रजताभासः कथमेष घटिष्यति । उच्यते शुक्तिशकलं गृहीतं भेदवर्जितम् ॥ शुक्तिकाया विशेषा ये रजताद भेदहेतवः । ते न ज्ञाता अभिभवात् ज्ञाता सामान्यरूपता ॥ अनन्तरं च रजते स्मृतिर्जाता तथापि च । मनोदोषात् तदित्यंशपरामशिववर्जितम् ॥ रजतं विषयीकृत्य नैव शुक्तेविवेषितम् । स्मृत्याः तो रजताभास उपपन्नो भविष्यति ॥ प्र. प. ५०-५3

#### **BIBLIOGRAPHY & ABBREVIATIONS**

ऋजुविमला (=ऋजु) एस्.के. रामनाथशास्त्री मदास्. १९३४.

तन्त्ररहस्यम् (=त.र.)

के.एस्. रामस्वामिशास्त्री बरोडा. १९५६.

नयविवेकः (=न.वि.)

एस.के. रामनाथशास्त्री

मद्रास् १९३७.

प्रकरणपञ्चिका (=प्र.प.)

ए.सुब्रह्मण्यशास्त्री

काशी. १९६१.

प्रभाकरविजयः (=प्र.वि.)

अनन्तकृष्णशास्त्री

कलकत्ता, १९१९.

बृहती (=बृह)

एस्.के. रामनाथशास्त्री

मद्रास्, १९३४.

विभ्रमविवेकः (=वि.वि.)

एस्. कुप्पुस्वामिशास्त्री मद्रास्, १९३२

शास्त्रदीपिका (=शा.दी.)

धर्मदत्तसूरिः, मुम्बई

१९२५

# 4 दिङ्नागोक्तहेत्वाभासविमर्शः

हेतुर्लिङ्गमपदेशः साधनिमत्यनर्थान्तरम् । हिनोति गमयित बलात् अग्रत्यक्षमर्थं साध्यरूपमिति हेतुः। 1

> "उदाहरणसाधर्म्यात् साध्यसाधनं हेतुः" [१-१-३४] "तथा वैधर्म्यात"[१-१-३५]

इति हि गौतमसूत्रे । अभाषि तावद्वात्स्यायनेनाप्यत्रैवम्-

"उदाहरणेन सामान्यात्साध्यस्य धर्मस्य साधनं प्रज्ञापनं हेतुः । साध्ये प्रतिसन्धाय धर्ममुदाहरणे च प्रतिसन्धाय तस्य साधनतावचनं हेतुः । उत्पत्तिधर्मकत्वात् इति । उत्पत्तिधर्मकमनित्यं दृष्टमिति"।

उदाहरणवैधर्म्यांच्य साध्यसाधनं हेतुः । कथम् ? अनित्यः शब्दः उत्पत्तिधर्मकत्वात्, अनुत्पत्तिधर्मकं नित्यं दृष्टमात्मादय इति"

<sup>•</sup>शोधपत्रमिदं अखिलभारतीयप्राच्यविद्यासम्मेलनस्य (AIOC) अष्टाविंशे2 धिवेशने धार्वारनगरस्य कर्णाटकविश्वविद्यालये समयोजितायां पण्डितपरिषदि १२-११-७६ दिनाङ्के पठितम्।

इति । १ हेतुरयं साध्योदाहरणाध्यां प्रतिसंहितः । किं नामेदमत्र प्रतिसन्धानम्? साध्ये व्यापकत्वमुदाहरणे च सम्भव इति वार्तिककारः भारद्वाजोद्योतकरः सप्तमशतकवासी। उदाहियते हिम्मन् साध्यसाधनयोः अविनाभावः इत्युदाहरणं दृष्टानः। एवञ्च उदाहरणसाधम्यति तथा उदाहरणवैधन्यांच्च साध्यसाधकं लिङ्गामित पर्यवसत्रम् । अत एव प्रमाणमञ्जरीकारस्योवितः अन्वर्था यत् -

## "लिङ्गं पुनः साध्याव्यभिचारित्वे सति पक्षधर्मतावत्" इति । ४

तच्चेदं लिङ्गं अन्वयव्यतिरेकिकेवलान्वयिकेवलव्यतिरेकिभेदेन त्रिविधम्। लिङ्गस्य बलमत्र पञ्चरूपोपपन्नत्वं विवक्षितम्। तानि च पञ्च रूपाणि पक्षधर्मत्वं, सपक्षे सत्त्वं, विपक्षात् व्यावृत्तिः, अबाधितविषयत्त्वं, असत्प्रतिपक्षत्वं चेति। असूचि चैवं दशमशतकवासिना न्यायमञ्जरीकारेण जयन्तपट्टेनापि। स्वार्थपरार्थभेदेन लिङ्गस्य द्वैविध्यमुपपाद्य, द्विविधस्यापि लिङ्गस्याङ्गानि पञ्चैव प्रतिपादितानि दशमशतकवासिना शिवादित्येन सप्तपदार्थ्याम्। यथा-

"उभयाङ्गानि पक्षधर्मत्वं, सपक्षे सत्त्वं, विपक्षातृश्यावृत्तिः अबाधितविषयत्वं, असत्प्रतिपक्षत्वं चेति" इति। <sup>6</sup> एवमेव तर्कामृते ॒ि पि तर्कालङ्कारोपाधिधारिणा जगदीशेन सप्तदशशतकवासिना हेताववश्यं पञ्चरूपोपपत्रता अपेक्षणीयेति प्रत्यपादि।

तदनन्तरकालिकः तर्ककौमुदीकारः सप्तदशशतकवासी लौगाक्षि भास्करः स्पष्टीचकार विषयमेनमेवम्। यथा-

"त्रयाणां मध्ये यो2्न्ययव्यतिरेकी, स पञ्चरूपोपपन्न एव स्वसाध्यं, अवाधितविषयत्वं, असत्प्रतिपक्षत्वं चेति" इति ।\*

पक्षधर्मत्वं हि पक्षताश्रयवृत्तित्वम्। निश्चितसाध्यवित सपक्षे सत्त्वं, विद्यमानत्वं सपक्षसत्त्वम् । निश्चिसाध्याभाववित विपक्षे अविद्यमानत्वं विपक्षाद्व्यावृत्तिः । अवाधितविषयता च प्रत्यक्षादिना अप्रमितसाध्याभावकत्वं। असत्प्रतिपक्षता च साध्याभावसाधकहेत्वन्तरराहित्यम् । एतानि च पञ्चरूपाणि "पर्वती विह्नमान् धूमात्" इत्याद्यन्वयव्यतिरिकहेतावेव सम्भवन्ति । केवलान्वयिनि विपक्षाद्व्यावृत्तिरित्येतत् न सम्भवति । तत्र विपक्षस्यैवाप्रसिद्धेः । तथैव केवलव्यतिरेकिणि सपक्षे सन्त्वं न शक्यवचनम् । तत्र सपक्षस्यैव अप्रसिद्धेः उक्तपूर्वप्रन्थसन्दर्भसंवादेनेदं तत्त्वमत्रावधार्यते यत् पक्षसत्त्व-सपक्ष सत्त्व- विपक्षासत्त्व- अवाधितत्व - असत्प्रतिपक्षत्वरूप पञ्चरूपोपपत्रत्वं सद्धेतोः अन्वयव्यतिरेकिणः लक्षणमितिः विपक्षासत्त्ववर्गं रूपचतुष्ट्यं केवलान्वयिनः, सपक्षसत्त्ववर्गं रूपचतुष्ट्यं केवलव्यतिरेकिणश्च लक्षणे इति। उद्दिष्टेषु रूपेषु यस्य कस्यचन एकस्य लोपे १ पनायं सद्धेतुव्यपदेशमहीत। न च प्रभविष्णुः साध्यसाधने । किन्तु साध्यसाधनविकलः असद्धेतुरिति निगद्यते । कणादेनायमेवानपदेशपदेन स्पष्ट्यकारि । अस्यैवासद्धेतोः हेत्वाभासशब्दः नामान्तरम् ।

अथ को 2 सी हेत्वाभासः? आभासत इत्याभासः। प्रमो ह्याभास इत्युच्यते। परार्थानुमाने 'सो 2 यं परमो न्याय' इति वात्स्यायनादिभिः प्रस्तुते<sup>11</sup> पञ्चावयववावये विलसन्त्यवयवाः पञ्च प्रतिज्ञा - हेतु - उदाहरण -उपनय-निगमनभेदिभिन्नाः। तत्सादुश्यप्रकारकप्रमिवषयाः प्रतिज्ञाभास - हेत्वाभास - उदाहरणाभास - उपनयाभास - निगमनाभासाः दार्शनिकैस्तत्र तत्र स्वीयनिबन्धेषु सिवभागं समुपदिर्शताः । यद्यपि हेत्वाभासः पञ्चस्वेतेषु द्वितीयः अथापि जागिति तावदस्याद्वितीयं स्थानमितरापेक्षया । तन्मूलकत्वादनुमानप्रमाणस्य । अतस्सत्यपीतरेषां विचारे तत्त्वनिर्णयविजयप्रयोजकतया प्रादिशि दार्शनिकैरिततरां आदरो हेत्वाभासनिरूपणे। तच्च निरूपणं प्रतिदर्शनं विविधेष्वंशेषु भिद्यमानं दरीदुश्यते।

### हेत्वाभासशब्दार्थः

हेत्वाभासपदिमदं द्विधा व्युत्पादितं शास्त्रकारैः। अहेतवः हेतुवदाभासन्त इति हेत्वाभासाः, दुष्टहेतव इति प्रथमः कल्पः। लक्षणैकदेशयोगादिप हेतुवदाभासनमहेतोरप्युपपद्यते<sup>13</sup> । सकललक्षणापाये 2 पि पञ्चमीनिर्देशादिः भ्रमनिमित्तमित्यपि वदन्ति केचित्।

हेतोराभासाः हेत्वाभासाः हेतुगता दोषविशेषा इति द्वितीयः कल्पः। प्रथमकल्पे वतुप्रत्ययस्य "तेन तुल्यं क्रिया चेद्वतिः" [अष्टध्यायी - ५-१-११५] इति सादुश्यमर्थः । आङ्पूर्वकभासधातोः आभास इत्यर्थः । आभासो हि प्रम इति प्रागवोचाम । हेतुपदं सद्धेतुपरम्। सद्धेतुसादुश्यप्रकारभ्रमविषयः हेत्वाभासः इत्यर्थलाभः । द्वितीयकल्पे हेतोः आभासा इत्यत्र षष्ट्रया कृत्प्रत्ययार्थश्य विषयतावांन् निष्ठत्वमर्थः । आभासाः देषाः । हेतुनिष्ठा दोषविशेषाः हेत्वाभासाः हेतुगता दोषविशेषाः । तादुशदोषवत्त्वं दृष्टहेतुत्विमिति सारः । विषयाश्वेमे आभिः पष्टिकाभिः सुखबोधाः ।

| 1. | 1. पक्षधर्मत्वे       | आश्रयासिद्धः      | असिद्धः          |
|----|-----------------------|-------------------|------------------|
|    |                       | स्वरूपासिद्धः     | प्रतिबन्धकः      |
|    | 2. सपक्षसत्त्वे       | असाधारणः          | सव्याभिचारः -    |
|    |                       | अनुपसंहारी        | प्रतिबन्धकः      |
|    | 3. विपक्षासत्त्वे     | व्याप्यत्वासिद्धः | प्रतिबन्धकः      |
|    |                       | विरूद्धः          | **               |
|    |                       | साधारणः           | "                |
|    | 4. अबाधितविषयत्वे     | बाधः              | "                |
|    | 5. असत्प्रतिपक्षत्वे  | सत्प्रतिपक्षः     | D                |
|    |                       |                   |                  |
| 2. | 1. सपक्षसत्त्वम्      |                   | 11               |
|    | 2. पक्षसत्त्वम्       |                   | 11               |
|    | 3. विपक्षासत्त्वम्    |                   | अन्वयव्यतिरेकिणः |
|    | 4. अबाधितत्त्वम्      |                   | "                |
|    | 5. असत्प्रतिपक्षत्वम् |                   | ,,               |
|    |                       |                   |                  |
| 3. | केवलव्यतिरेकिण        | असाधारण:          | च न भवतः         |
|    | न सपक्ष∙              | अनुपसंहारी        |                  |
| 4. | केवलान्ययिन           | व्याप्यत्वासिद्धः |                  |
|    | न विपक्षः             | विरुद्धः          | च न भवन्ति       |
|    |                       | साधारणः           |                  |
|    |                       |                   |                  |

इत्थंभूते वस्तुनि न्यायप्रवेशकसूत्राभिधे बौद्धन्यायप्रन्थे दिङ्नागेन हेतोस्त्रैरूप्यमेवं प्रत्यपादि । यथा - "हेतुस्त्रिरूपः । किं पुनस्त्रैरूप्यम्? पक्षधर्मत्वं, सपक्षे सत्त्वं, विपक्षे च असत्त्वमिति" <sup>11</sup> । तदसता अबाधितत्त्वासत्प्रतिपक्षत्वयोरप्यनपलपनीयत्वात् । उक्तपूर्वेषु न कुत्रापि तयोरन्तर्भावस्य वक्तुं शक्यत्वात् । तदनुरोधं तेन त्रय एव हेत्वाभासाः निरूपिताः -"असिद्धानैकान्तिकविरुद्धा हेत्वाभासाः" इति<sup>15</sup>। नायं दिङ्नागाभिमतः पक्षः साधीयान् । न्यूनतादोषदुष्टः। असिद्धादीनां हेत्वाभासानां अनुमितिकरणव्याप्तिग्रह प्रतिबन्धकतामात्रविश्रान्तत्वात् । साक्षात् साध्यवत्ताग्रहप्रतिबन्धकताविरहात् । अनुमितिं प्रति प्रतिबन्धकतया न कस्यापि हेत्वाभासस्य तेन प्रतिपादितत्वात् । बाधस्य तु साध्यवत्ताग्रहप्रतिबन्धः परमं प्रयोजनम् ।

बाध:

## १. "हुदो वह्निमान्, प्रमेयत्वात्"

इत्यादिबाधस्थले यद्यपि हेरोः साध्याभाववद्वतितया व्यभिचार इति दुष्टत्वमुपपद्यते। एवं

## २. "हूदो वह्निमान्, धूमात्"

इत्यादिबाधस्थले पक्षे हेतोरभावात् स्वरूपासिद्धिरिति तत् एव हेतोः दुष्टत्वमुपपद्यते । साध्याभाववत्पक्षः बाधः । तादुशपक्षे हेतुसत्त्वे व्यभिचारः दोषः । हेतोरसत्त्वे स्वरूपसिद्धिः दोषः । बाधस्थले च व्यभिचारो वा स्वरूपासिद्धवां अवश्यं भवत एव । एवं च तर्हि उक्त व्यभिचार - स्वरूपासिद्धयोः अवश्यं बाधस्थले विद्यमानतया लाघवात् तयोस्तदन्तर्भावः शाद्धवयेत । तथापि -

## ३. "पृथिवी गन्धवती, स्नेहात्"

इत्यादौ बाधाभावे \_ पि व्यभिचार - स्वरूपासिद्धयोः दर्शनात्। व्यभिचार - स्वरूपासिद्धयोरनङ्गीकारे बाधेन तत्र हेतोः दुष्टत्वोपपादनस्य दुष्करत्वात । अतः व्यभिचारः स्वरूपासिद्धिश्य अङ्गीकार्यौ । मास्तु बाधः इति चेत् न । बाधस्येदं विशिष्टप्रयोजनं यत् साध्यवताग्रहप्रतिबन्धः । हेतौ "अयं बाधितः" इति विशेषतो व्यवहारश्च । व्यभिचारस्य व्यप्तिग्रहप्रतिबन्धः "अयं व्यभिचारी" इति विशेषतो व्यवहारश्च प्रयोजनम् । स्वरूपासिद्धेस्तु हेतुमताज्ञानप्रतिबन्धः "अयं स्वरूपासिद्धेस्तु हेतुमताज्ञानप्रतिबन्धः "अयं स्वरूपासिद्धः" इति विशेषतो व्यवहारश्च प्रयोजनम् ।

दुष्ट इति सामान्यतो व्यवहारस्तु सर्वेषां दोषाणां साधारणं प्रयोजनम् । एवञ्च साध्यवत्ताज्ञानप्रतिबन्धरूपविशेषप्रयोजनद्वारा "अयं बाधित" इति व्यवहारनिर्वाहः बाधेनैव भवति ।

अन्यच्च - व्यभिचारज्ञानं हि परामर्शप्रतिबन्धद्वारैव अनुमितिं प्रतिबप्राति न साक्षात् । यत्र परामर्शानन्तरं बाधोन्मेपात् अनुमित्यनुत्पादफलत्वा- पावेन तत्रानुमित्यापतिः । बाधज्ञानमन्तरा न तत्र हेतोः दुष्टत्वव्यवहारः । अतः बाधज्ञानस्य अनुमितिप्रतिबन्धकत्वं तद्विषयबाधरूपेण दोष्ठेणैव हेतोः दुष्टत्वव्यवहारश्यावश्यमवसेयः । व्यभिचारस्वरूपासिद्धयोः अकिञ्चित्करत्वात् बाधेनैव अनुमित्यनुत्पादस्य अनुभवसिद्धत्वात् । व्यभिचार स्वरूपासिद्धरहितं बाधस्थलं च वर्तते ।

## ४. "उत्पत्तिक्षणावच्छित्रघटो गन्धवान्, पृथिवीत्वात्."

इत्यत्र हेतोः पृथिवीत्वस्य साध्यव्यापकीभूताभावप्रतियोगित्वाभावात् न चापि विरोधः न तरां सत्प्रतिपक्षः प्रतियोगिव्यधिकरणगन्धाभावव्याप्यस्य घटेट् संभवात् । अन्यथाट् स्यापि सत्प्रतिपक्षसङ्कीर्णत्वे बाधव्याप्यत्वं सत्प्रतिपक्षस्य दुर्निरूपम् । व्यापको हि व्याप्यापेक्षया अधिकदेशवृत्तिरिति सार्वजनीनोट् नुभवः । अतः तदिलक्षणतया बाधिसिद्धः ।

न चात्रोत्पत्तिक्षणावच्छेदेन गन्धाभाववति घटे पृथिवीत्वस्य सत्त्वादस्ति व्यभिचार इति वाच्यम् । व्यभिचारघटकसाध्याभावस्य प्रतियोगिवैयधिकरण्येन विशेषणीयत्वात् । अन्यथा "कपिसंयोगी, एतदवृक्षत्वात्" इति सद्धेतोरिप व्यभिचारित्वापत्तिः दुर्वारा । गन्धाभाववदुप्तत्तिक्षणावच्छित्रघटो हि बाधः । अत्र चायमेक एव दोषः । उक्तज्वैतदुदयनाचार्येण परिशुद्धौ यथा -

"ननु बाधो नाम नाविनाभावभङ्गादपरः कश्चित् । सो2 पि न त्रैरूप्यप्रच्यवादन्य इत्यत आह – बाधेति । निह बाधमव्यवस्थाप्य अनैकान्तिकत्वमपक्षधर्मत्वं वावतारियतुं शक्यम् । अतो2 स्यावश्योदभाव्यतया2 वश्याभ्युपगन्तव्यः । अन्यथा विरोधमिप नाभ्युपगच्छेत् । विरोधे हि हेतोरभावे स्वरूपासिद्धिः साध्याभावे2 पक्षधर्मता दुर्निवारा" इति 10 ।

अतः बाधस्यातिरिक्तहेत्वाभासत्वमवश्याभ्युपगन्तव्यम् ।

### सत्प्रतिपक्षः

एवमेव सत्प्रतिपक्षो2\_पि पूर्वोक्तहेत्वाभासविलक्षणः। न च तस्य विरोधे2् न्तर्भावो2\_ स्त्वित वाच्यम्। विरोधो हि साध्यव्यापकीभूताभावप्रतियोगिहेतुत्वम् । अर्थात् साध्याभाविनरूपितव्यतिरेकव्याप्तिविशिष्टहेतुः विरुद्धः । साध्याभावव्याप्तिविशिष्टहेतुमत्पभश्च सत्प्रतिपक्षः । अतस्तयोजीगर्ति तावत् ं सुमहान् भेद् इति न सत्प्रतिपक्षस्य विरोधे2\_न्तर्भावः । विरोधस्य साध्याभावनिरूपितव्याप्तिप्रकारकहेतुविशेष्यकज्ञानरूपतया साध्या भावप्रहसामग्रीत्वेनास्य प्रतिबन्धकता ।

सत्प्रतिपक्षे च हेतुद्रयम् । तत्र प्रतिहेतुरेव साध्याभावसाधकः, विरुद्धे पुनः एक एव हेतुः । स च साध्याभावसाधकः एव साध्यासाधकत्वेन उपन्यस्यत इति पुरुषनिष्ठाशाक्तिविशेषदोषज्ञापकत्वं तत्र ज्ञापयति । सत्प्रतिपक्षे तु न तथेति दोषविशेषज्ञापकत्वाज्ञापकत्वाभ्यां द्वयोस्तयोः भेद इति ज्ञेयम् ।

एवं च फलभेदादिप विरुद्धसत्प्रतिपक्षयोभैदः शक्यवचनः । तथाहि - सत्प्रतिपक्षः साध्यतदभावोभयानुमितिप्रतिबन्धफलकः । विरुद्धस्तु एकानुमितिप्रतिबन्धफलकः इति फलभेदिनबन्धनोट्यि समुल्लसिति तयोभैदः । अत एव सत्प्रतिपक्षस्य अनुमितिप्रतिबन्धकत्वं न दूषकताबोजम्, तदभावच्याप्यावत्ताज्ञानस्यानुमितिप्रतिबन्धकत्वे मानाभावादिति संशयजनकत्वं तस्य दूषकताबोजमित्युपन्यस्यतां रत्नकोशकाराणां मतं दूषयन् विश्वनाधन्याय - पञ्चाननः सत्प्रतिपक्षस्य परस्परानुमितिप्रतिबन्धः फलमित्यभिधते । यथा -

"अत्र च परस्पराभावव्याप्यवत्ताज्ञानात् परस्परानुमितिप्रतिबन्धः फलम्" इति ।  $^{17}$ 

तत्त्वचिन्तामणौ गङ्गेशोपाध्यायेन सत्प्रतिपक्षप्रन्थे निर्णयाजनकत्वं फलमित्यध्यभायि । यथा -

''दूषकताबीजं तु समबलविरोधिसामग्रीप्रतिबन्धेन निर्णयाजनकत्वम् । न तु व्याप्तिपक्षधर्मताविरह एव । सद्धेताविप सत्प्रतिपक्षवत्वात्''इति 18

एवञ्चास्य अनुमित्युत्पादकत्वं दूषकताबीजमिति फलितम्।

एवञ्च हेत्वाभासानां पञ्चविधत्वं न्यायदर्शने गौतमोक्तं तदनन्तरकालिकैः नैयायिकैः सम्यगस्थितं साधु सङ्गच्छतो यथा - "सव्यभिचारविरुद्ध - प्रकरणसम - साध्यसम - कालातीता हेत्वाभासाः" [1-2-4] इति ।<sup>10</sup> वैशेषिकदर्शने2 पि कणादेन कण्ठरवेणोक्ता असिद्ध - विरुद्ध - अनैकान्तिकास्त्रयः चकारेण सङ्गृहीतौ बाधितसत्प्रतिपक्षिताविति आहत्य पञ्च हेत्वाभासाः। यथा-

"अप्रसिद्धो2 नपदेशो2 सन् सन्दिग्धश्चानपदेशः" [31-15]

इति।20

अत्र अनपदेश इति हेत्वाभासवाची शब्दः । हेतुर्हि तैः अपदेश इत्युच्यते ॥
यद्यपि पदार्थसङ्ग्रहकारः प्रशस्तपादःअनुमेयेन सम्बद्धं प्रसिद्धं च तदन्विते ।
तदभावे च नास्त्येव तिस्तिङ्गमनुमापकम् ॥
विपरीतमतो यत्स्यात् एकेन द्वितयेन वा ।
विकट्यासिद्धसन्टिग्धं अलिङगं काष्ट्रयपोठ बवीत ॥"

इत्याद्युक्तवा<sup>21</sup> पूर्वोकतित्रतयिलक्षणतया अनध्यवसितनामानं हेत्वाभासमङ्क् गीकरोति यो वा वस्तुतः असाधारणाख्यानैकान्तिक एव अन्तर्भावमहीत्। विशेषस्त्वग्रे वक्ष्यते। अत एवोक्तं शङ्करिमश्रेणापि स्वोपस्कारे - "कृतिकारस्तु अप्रसिद्धो<u>ः नपदेशोः सन्दर्भाध्यानपदेशः"</u> इति सूत्रस्थयकारस्य बाधसत्प्रतिपक्षसमुच्चयार्थतामाह। तेन 'सव्यभिचारविरुद्धप्रकर णसमसाध्यसमातीतकालाः पञ्च हेत्वाभासाः' इति गौतमीयमेव मतमनुधावति" इति <sup>22</sup>। एवं'विरुद्धासिद्धसन्दिग्धं अलिङ्गं काश्यपोः व्रवीत्' इत्यादिवचनमिप उपलक्षणविधयैव पञ्चहेत्वाभासान् प्रतिपादयित्<sup>23</sup>।

प्रकृते न्यायप्रवेशकसूत्रे असिद्धादिषु हेत्वाभासेषु दिङ्नागकृतः अवान्तरविभागो≥्पि न युक्तिसह इति संक्षेपेण प्रदश्यते।

#### असिद्धः

दिङ्नागेन प्रथमतः निर्दिष्टो हेत्वाभासः असिद्धः । स च उभयासिद्ध -अन्यतरासिद्ध - सन्दिग्धासिद्ध - आश्रयासिद्ध - भेदेन चतुर्धा तेन विभक्तः । नैयायिकमतानुरोधमसिद्धः आश्रयासिद्ध - स्वरूपासिद्ध - व्याप्यत्वासिद्धभेदेन त्रिविध एव ।

दिङ्नागेन चतुर्थासिद्धभेदतयोपन्यस्तः आश्रयासिद्धः नैयायिकोक्ता श्रयासिद्धसमानयोगक्षेमः। उभयत्राप्याश्रयासिद्धत्वात्। तथैव -

"शब्दः अनित्यः, चाक्षुषत्वात्" इति य उभयासिद्ध उपन्यस्तः सः स्वरूपासिद्ध एव। उभयोरपि दोषसामान्यात्। यः तृतीयः - शब्दः अनित्यः, कृतकत्वात् इति अन्यतरासिद्धतयोपन्यस्तः सः हेत्वाभास एव न भवति अन्यच्य मीमांसकं कापिलं वा प्रति असिद्ध इत्ययमन्यतरासिद्ध इति वचनं न घटते । कुत इति चेत् - दार्शनिकेषु बहवः सिद्धान्तभेदाः भवन्ति । परप्रयुक्ते हेतौ अन्यः अवश्यं हेत्वाभासोदघाटनं करोति स्वपक्षरक्षणार्थम् । अतः अयं अन्यतरासिद्ध इति विभाग एव न क्षोदक्षमः ।

एवं संदिग्धासिद्धो2\_पि । 'विस्नमान्, धूमात्' इत्यादौ बाष्प्रभावेन वा रेणुरूपतया वा सन्दिस्यमानः हेतुः । परेण सन्दिस्यमानत्वं न हेत्वाभासतायां गमकमिति नायं हेत्वाभास इत्यङ्गीक्रियते । अयं जैननैयायिकेन यशोविजयगणिनापि नाङ्गीकृतः ।

अत्रासिद्धविभागे नैयायिकाभ्युपगतव्याप्यत्वासिद्धरूपहेत्वाभासः न दिङ्नागेनाङ्गीकृत इति न्यूनता चास्मिन् पक्षे ।

### अनैकान्तिक:

अयं साधारणः असाधारणः सपक्षैकदेशवृत्तिर्विपक्षव्यापी - विपक्षैकदेशवृत्तिस्स पक्षव्यापी उभयपक्षैकदेशवृत्तिः विरुद्धाव्यभिचारी चेति षोढा विभक्तः ।

अत्र साधारणासाधारणयोर्विषये न नैयायिकानां विप्रतिपतिः। किन्तु तद्भिन्नानां चतुर्णा विषय एव । तथाहि -

- १. साधारणः "शब्दः नित्यः, प्रमेयत्वात्"
- असाधारणः "शब्दः नित्यः, श्रावणत्वात्" इत्यनयोः नैयायिकोक्तदिशैव हेत्वाभासता सुलभा।
- ३. सपक्षैकदेशवृत्तिर्विपक्षव्यापी -
  - "अप्रयत्ननान्तरीयकः शब्दः, अनित्यत्वात्"
- ४. विपक्षैकदेशवृत्तिस्सपक्षव्यापी -
  - "प्रयत्ननान्तरीयकः शब्दः, अनित्यत्वात्"
- ५. उभयपक्षेकदेशवृत्तिः "नित्यः शब्दः, अमूर्तत्वात्"

इत्युक्तानां त्रयाणां साधारणाख्ये हेत्वाभासे≥्नर्भावः । "विपक्षवृत्तित्वं साधारणत्वमिति" हि साधारणलक्षणं गङ्गेशोपाध्यायेन प्रतिपादितम् । एषु च विपक्षवृत्तित्वं सर्वत्र सुलभमिति तत्रैवान्तर्भावः।

- ६. विरुद्धव्यभिचारी -
  - "अनित्यः शब्दः कृतकत्वात्, घटवत्"
  - "नित्यः शब्दः, श्रावणत्वात्, शब्दत्ववत्"

इति षष्ठः अनैकान्तिकप्रभेद इति दिङ्नागाशयः । अयं च नैयायिकोक्तसत्प्रतिपक्ष एवेति नायमत्रानैकान्तिके पातमर्हति । अयं बौद्धनैयायिकनैव धर्मकीर्तिना न्यायबिन्दौ दूषितः। <sup>24</sup>

#### विरुद्धः

अयं पुनः धर्मस्वरूपविपरीतसाधनः, धर्मविशेषविपरीतसाधनः, धर्मिस्वरूप विपरीतसाधनः, धर्मिविशेषविपरीतसाधनश्चेति चतुर्धा विभक्तः दिङ्नागेन।

- अत्र "नित्यः शब्दः, कृतकत्वात्" इति धर्मस्वरूपविपरीतसाधनः प्रथमः विरुद्धः । अत्र धर्मस्वरूपस्य नियत्वस्य विपरीतं अनित्य त्वमेव कृतकत्वरूपहेतुना साध्यत इत्ययं तैधर्मस्वरूप विपरीत साधन इत्युवतम् । अयं साध्याधाव व्याप्तः हेतुः विरुद्ध इति नैयायिकैरप्यध्युपगतः।
- २. धर्मविशेषविपरीतसाधनः- <sup>ग</sup>परार्थाश्चक्षुरादयः संघातत्वात्, शयनास नाद्यङगविशेषवत'।
- ३. धर्मिस्वरूपविपरीतसाधनः "न द्रव्यं न कर्म न गुणः भावः, एकद्रव्यत्वात्, गुणकर्मसु च भावात्, सामान्यविशेषवदिति"।
- ४. धर्मिविशेषविपरीतसाधनः न द्रव्यं न कर्म, न गुणः भावः, एकद्रव्य त्वात्, गुणकर्मसु च भावात्"।

[अत्र धर्मिणः भावस्य विशेषः सत्प्रत्ययकर्तृत्वं तद्विपरीतमसत्प्रत्यय कर्तृत्वं साधयति हेतुः]

अत एव प्रतिज्ञाविरोध - हेतुविरोधभेदेन द्विधा भिन्नो2 पि विरोधः, अष्टविधो2 पि स्वरूपासिद्धः, त्रिविधो व्याप्यत्वासिद्धः, दशविधो बाधः, दशविधो2 पि सत्प्रतिपक्षः लाघवानुरोधं न विभक्ताः ॥ <sup>25</sup>

न्यायवार्तिककारस्य भारद्वाजोद्योतकरस्य कथनानुरोधं सर्वे च हेत्वाभासाः आहत्य ३६०० भवन्ति । <sup>26</sup> यथोक्तं न्यायवार्तिके –

"कियता पुनर्भेदेनायं हेतु - हेत्वाभासः प्रसृत इति? काल - पुरुष - वस्तु - भेदानुविधानेन अपरिसंख्येयः" इति। <sup>26</sup> अत एव न्यायप्रन्थेषु गौतममारभ्याद्याविध प्रधानाः हेत्वाभासाः पञ्चधा विभक्ताः लक्ष्यन्ते । न च मध्ये कैश्चिदन्ये च हेत्वाभासाः समुपदर्शिता इति वाच्यम् । भदन्तदर्शनप्रभावमूलको2 यं विभाग इति न सुधीभिरादर्तव्यः ।

इत्यंभूते वस्तुनि दिङ्नागेन सत्प्रतिपक्षबाधयोः अनङ्गीकरणं न्यूनताव हम्।<sup>27</sup>

तथा त्रिविधस्य असिद्धस्य चतुर्धा, त्रिविधस्य सव्यभिचारस्य षोढा, विरोधस्य चतुर्धा च कृतः अवान्तरविभागः अधिकतादोषदुष्ट इति गौतमोक्तः पञ्चधा विभाग एव साधीयानिति विस्तरभीत्या विरम्यते।

#### NOTES:

- 1 जिनवर्धनी पु ३९
- 2 न्यायभाष्यम् न्यायचतुर्ग्रन्थिका. पृ. ५२६
- 3 न्यायवार्त्तिकम् न्या. च. पृ. ५२७
- 4 प्रमाणमञ्जरी पृ. ९
- 5. न्यायमञ्जरी पृ. १३४
- 6. सप्तपदार्थी vol. II पृ. ३२
- 7. तर्कामृतम् पृ. १७.
- ८ तर्ककौमुदी पृ ११.
- 9. तर्कामृतम् पृ. १८.
- 10. वैशेषिकदर्शनम् पृ. ९५.
- 11 न्यायभाष्यम् पृ. ४.
- 12. न्यायपरिशुद्धि पृ १३०.
- 13. न्या म पृ. २५२
- 14. न्यायप्रवेशकसूत्रम् पृ. १.
- 15. न्यायप्र सू पृ. ३.

- 16. न्यायचतुर्ग्रन्थिका परिशुद्धिः पृ. ६६८.
- 17. कारिकावली पृ. ५२२.
- 18. सत्प्रतिपक्षाः पृ. १.
- 19. न्यायदर्शनम् न्याय. च. पृ.६३१.
- 20. वैशेषिकदर्शनम् पृ. ९५.
- 21. वैशेषिकदर्शनम् पृ. ९९.
- 22. वै. सूत्रोपस्कारः पृ. ९९.
- 23. वै. द. प्र. भा. पृ. ११६.
- 24. न्यायबिन्दुः पृ. ८६.
- 25. न्यायवार्तिकम् पु. ६४८.
- 26. सत्प्रतिपक्षः भू. पृ. २.
- 27. न्यायवार्त्तिकम् पृ. ६३१.

#### **BIBLIOGRAPHY & ABBREVIATIONS**

```
उटयनाचार्यः
परिशक्तिः (=परि)
दरभङ्गा. (1967).
कणाटः
वैशेषिकदर्शनम् (=वै.द.)
वाराणसी, 1923.
गङ्गेशोपाध्याय
सत्प्रतिपक्ष (=सत्.)
वाराणसी, 1962.
गङ्गोशोपाध्याय
साधारणग्रन्थः (=साधा)
वाराणसी, 1927.
गौतम
न्यायदर्शनम् (=न्या.द)
दरभङ्गा, 1967.
चिदानन्दपण्डितः
नीतितत्त्वाविर्भाव (=नीति.)
मद्रास्, 1967.
जगटीश-
तर्कामृतम् (=तर्का.)
कलकत्ता, 1880.
जयन्तभट्टः
न्यायमञ्जरी (=न्या.म.)
वाराणसी. 1934
जिनवर्धनः
जिनवर्धनी (=जि.व.)
अहम्मदाबाद् 1963.
दिङ्नागः
न्यायप्रवेशकसूत्रम् (=न्या.प्र.सू.)
```

```
बरोडा, 1968.
धर्मकीति ।
न्यायबिन्दुः (=न्या.बि)
वाराणसी, 1954.
भरद्राजोद्योतकर<sup>.</sup>
न्यायवार्तिकम (=न्या.वा.)
दरभङ्गा, 1967.
लौगाक्षिभास्कर.
तर्ककौमदी (=त.कौ)
मम्बर्ड. 1928.
वात्स्यायनः
न्यायभाष्यम् (=न्या.भा.)
दरभङ्गा, 1967.
विश्वनाथन्यायपञ्चाननः
कारिकावली (=कारि.)
मदास. 1923.
वेदान्तदेशिकः
न्यायपरिशृद्धि (=न्या.प.)
काञ्चीपुरम्, 1940.
शडकरमिश्रः
वैशेषिकसूत्रोपस्कारः (=वै.सू.उ.)
वाराणसी, 1923.
शिवादित्यः
सप्तपदार्थी (=सप्त.)
अहम्मदाबाद, 1963.
सर्वदेवसरिः
प्रमाणमञ्जरी (=प्र.म.)
मुम्बई, 1937.
```

# 5 पातञ्जलयोगदर्शनम् मतभेदः

मोदः प्रमोद आनन्दः । इदं हि तावदपरोक्षं प्रेक्षावतां यत् पातञ्जलस्य योगदर्शनस्य जागतिं विलक्षणं स्थानं सर्वेष्वपि दर्शनिष्वित। तत्त्वज्ञानसाधनभूतस्य शास्त्रस्य हि दर्शनशब्दव्यपदेशः । दर्शनानि खल्वास्तिकनास्तिकभेदेन द्विधा भिद्यन्ते । तत्रास्तिकदर्शनानि षडिति विद्वत्तल्लजानां विनिश्चय एवम् –

"द्वौ योगौ द्वे च मीमांसे द्वौ तर्काविति षड् बुधाः

शास्त्राण्याहु" रिति ।

सांख्यदर्शनम्-योगदर्शनम्-पूर्वमीमांसादर्शनम्-उत्तरमीमांसादर्शनम् अथवा वेदान्तदर्शनम् - न्यायदर्शनम्- वैशेषिकदर्शनिमिति षोढा प्रसिद्धानीमान्यास्तिक दर्शनानि । तत्र प्रतिपाद्यवस्तुमहिम्ना अद्वितीयमिदं योगदर्शनं सर्वप्रथमं स्थानमाकम्य समुल्लसतीति तावद्विदितचरमेव विमर्शरसिकानाम् ।

पतञ्जिलभंगवानस्य दर्शनस्य व्यवस्थापक इति निश्चप्रचं वचः पण्डितसमाजेषु । यश्च महर्षिः पाणिनिप्रणीताया अष्टाष्ट्याय्याः महाभाष्यमिति सुप्रसिद्धं भाष्यमाबभाषे, तेन च "महाभाष्यकार" इति महर्ती प्रतिष्ठामिवन्दत स एवायं पतञ्जिलयोगदर्शनप्रणेतेत्यत्र विप्रतिपद्यन्ते वादिनः । अथापि जगत्प्रसिद्धः श्लोको2 सौ पतञ्जलेभंगवतः योग-व्याकरण-वैद्यकप्रस्थप्रणेतृतां सुष्ठु व्यवस्थापयतीति एकव्यक्तिनबन्धनतामेव त्रयाणामातिष्ठन्ते सम्प्रदायविदः।

योगेन चित्तस्य पदेन वाचां मलं शरीरस्य तु वैद्यकेन। यो-पाकरोत्तं प्रवरं मुनीनां पतञ्जलिं प्राञ्जलिरानतो-स्मि॥

इति पतञ्जलिप्रार्थनपरो2्यं श्लोकः भोजकृत इत्यवगच्छामः।काश्मीरदेशे तपश्चरतः कस्यचिन्महंधैरञ्जलावपतदयमिति पतञ्जलिनाम्ना2्स्य प्रसिद्धिर्जाता । कथयन्ति वृद्धाः काश्मीरस्यैव गोनर्ददेश इत्यस्ति महती प्रसिद्धिः। अत एवायं गोनर्दीय इति व्यपदिश्यते। गोणिकापुत्र इत्यप्यसौ बहुशो व्यपादिश्यत इति।

महाभाष्ये "पुष्यिमित्रं यजामहे, चन्द्रगुप्तसभेति" प्रयोगदर्शनात् अयं पाटिलपुत्रवासीति केचित्कथयन्ति । अन्ये तु "काश्मीरान् गमिष्यामो देवदत्त ! तत्र सक्तून् पास्यामः । अभिजानासि देवदत्तः! यत् काश्मीरेषु वत्स्यामः" इति महाभाष्यवचनादयं काश्मीरवासीति वदन्ति । "काश्मीरान् गमिष्याम" इति भविष्यत्कालप्रयोगदर्शनात् पाटिलपुत्रमेवास्य निवास इति निश्चप्रचम् ।

यद्यपि जाग्रति महोदयस्यास्य कालविषये बह्व्यो विप्रतिपत्तयः, तथापि क्रीस्तोः पूर्वः तृतीयशतकाब्दे तावदसौ भुवमलञ्चकारेति बहुविदां बहुनामभिप्रायः।

पतञ्जिलप्रणीतं योगदर्शनिमदं सूत्ररूपम्। प्रायो2्त्र द्विशतं सूत्राणि सन्ति। तानि च सूत्राणि चतुर्षु पादेषु विभक्तानि। पादः अध्याय इत्यनर्थान्तरम्। अस्य दर्शनस्योपरि व्यासेन भगवता प्रणीतं भाष्यं सांख्यप्रवचनभाष्यनाम्ना सुप्रसिद्धम्। यस्य च पुनः षड्दिर्शिनीपारदृश्वना तत्रभवता वाचस्पतिमिश्रेण अन्वर्था तत्त्ववैशारदी व्याख्या निरमायि। योगमर्मज्ञेन विज्ञानिभक्षुणा "योगवार्तिकम्" प्रणीतम्। योगभाष्यस्योपरि शङ्करभगवत्पादैर्विवरणटीका कृता। नागेशभट्टेन वृत्तिः काचित्र्पणीता। सन्ति चान्ये योगमञ्जरी- योगचिन्तामणिः हठयोगप्रदीपिका-योगवासिष्ठाख्याः ग्रन्थाः। सत्स्विप बहुषु व्याख्यानेषु भोजदेवविरिचता सूत्रवृत्तिः सर्वसुलभा मूलार्थावगाहिनी इति सर्वजनीनो2्नुभवः।

पातञ्जलयोगशास्त्रे2\_स्मिन् समुल्लसन्ति चत्वारः पादा इति प्रागवोचाम । तत्राद्यः पादः समाधिनाम्ना प्रथितः यश्च योगपाद इत्यपि सुप्रसिद्धश्चकास्ति । साधनपादो द्वितीयः । तृतीयस्तु पादः विभूतिपादसमाख्यः । इममेव पादं सिद्धिपादमित्यपि सङ्गिरन्ते योगतत्त्वविदः। अन्तिमः कैवल्यपादः।

अथासौ सर्वप्रथमं जागितं विचिकित्सा को ध्सौ योगो नाम ? समुपलभ्यन्ते चात्र विषये बहूनि व्याख्यानािन। योगो नाम भावातीता स्थितिः इति केषािचदाशयः । केवलं ध्यानमित्यन्येषामभिप्रायः । प्राप्तिः योगस्यार्थः सा च प्रकृतिबद्धस्य पुरुषस्य ईश्वरप्राप्तिरेवेति । व्यासो हि भगवान् योगं समाधिं भाषते । स च समाधिः चित्तस्य धर्मः सार्वभौमः। सा चासंप्रज्ञातावस्थेति ध्यायिनां राद्धान्तः।

पतञ्जिल्लरेव योगलक्षणमेवं सूत्रयति "योगश्चितवृत्तिनिरोध" इति ।

चित्तवृत्तीनां प्रमाणविपर्ययादीनां निरोधः निवर्तनं योग इत्युच्यते । चित्तनिग्रहरूपः अतीन्द्रियः यत्नविशेष एव वृत्तिनिवर्तनम् । स च संप्रज्ञातासंप्रज्ञातावस्थाभेदभिन्नः द्विविधः समाधिरेव योग इति व्यासाभिग्रायः । सम्यगाधानमेव समाधिः । चित्तावस्थानमेवात्र आधानशब्दार्थः । सम्यक् संशयविपर्ययरहितत्वेन प्रज्ञायते प्रकर्षेण ध्येयस्वरूपं ज्ञायत इति संग्रज्ञातः ।

#### ध्येयध्यानभेदाग्रहा स्थितिः असंप्रजातावस्था।

सांख्ययोगयोः पृथक्त्वं नास्तीति भगवता अगायि चैवम् - 'सांख्ययोगौ पृथग्बालाः'। आलोच्यमाने वस्तुनि तत्सत्यमेव प्रतिभाति शास्त्रयोरनयोः परस्परपूरकत्वात् । अन्यथा सांख्यज्ञानं निस्साधनं कथं वोत्पतुमर्हति ? लक्ष्यविरिहतो योगः केन वा समाश्रीयेत ? अतः सांख्ययोगयोः समिन्ये साध्यसाधनभावरूपः सम्बन्धः इति वस्तुतत्त्वम् । अत एव सांख्ययोगौ पृथक्करणायोग्याविति भगवद्वचनं साधु सङ्गच्छते । व्यविह्रयते च योगदर्शनं सेश्वरसांख्यमित्यपि ।

योगदर्शनस्य साधनभूतत्वेन बहवः अंशाः सांख्यदर्शनादेव एभिः स्वीक्रियन्ते । ईश्वरः प्रकृतिः पुरुष इति त्रीणि तत्वानि प्रधानानि शास्त्रेट स्मिन् । प्रकृतिवशं पुरुषं मोचियतुमेव शास्त्रमिदं प्रवर्तते । प्रकृतिबन्धाद्विनिर्मुक्तः जीवः केवलः तिष्ठतीति सैव मुक्तिरिति च अभ्यवणि दशनिट स्मिन् ।

समाधिपाद इत्याख्यातः प्रथमपाद एव दर्शनस्यास्य सारभूतः । यस्य वा विवरणमन्येषु पादेषुपलभ्यते । "अथ योगानुशासनम्" इत्युपक्रम्य योगस्वरूपं द्वितीयसूत्रे निर्दिश्य तद्विवरणमेवान्येषु सूत्रेषु प्रत्यपादि सूत्रकारेण । चित्तपरिणामविशेषाः प्रमाणविपर्ययविकल्पनिद्रास्मृतयः पञ्चतय्यः वृत्तयः भवन्तीति तासां स्वरूपं पृथक् विवृतम् ।

तर्हि एतासां वृत्तीनां निरोधः कथं कर्तव्य इति शङ्का स्यादिति
"अभ्यासवैराग्याभ्यां तन्निरोधः" इति निरोधमार्ग उपदिष्टः । ततः
संप्रज्ञातासंप्रज्ञातसमाधिस्वरूपं सम्यक् प्रपञ्चितम् । ['क्लेशकर्मविपाकाशयैर
परामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वर' इति ईश्वरस्वरूपं सप्रपञ्चं निरदेशि प्रथमपादे2
स्मिन |]

ततः द्वितीयपादे क्रियायोगस्वरूपं सम्यक् प्रादर्शि चैवम् "तपस्स्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि क्रियायोगः"। अयञ्च क्रियायोगः "समाधिभावनार्थः
क्लेशतनूकरणार्थश्वे" ति तदनन्तरसूत्र एव विव्रियते । तदनु के च क्लेशा
इति क्लेशस्वरूपं विवृतम् । पश्चात् लोके प्रसिद्धानि अष्टौ योगाङ्गानि एवं निरूपितानि - 'यम - नियम - आसन - प्राणायाम - प्रत्याहार-धारणा - ध्यान - समाधयो2 ष्टावङ्गानिं इति । एतेषां प्रत्येकं स्वरूपं सम्यगुपपादितम् ।

अत्रायं विशेषः यत् अहिंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहरूपे यमे सम्पादिते यानि फलानि दर्शने2 स्मिन् अभिवार्णितानि तानि सर्वाण्यपि सुगृहीतनामधेयेषु महोदयेषु अस्माभिः दृष्टुं शक्यन्ते।

यस्य वा जनस्याहिंसायां प्रतिष्ठा सम्भवति तत्सित्रधौ वर्तमानेषु

परस्परविद्वेषिष्वपि वैरहानिः सम्भवति । प्राचीनभारते महर्षीणामान्रमेषु अधुनातनकाले महात्मनो गान्धिमहोदयस्य च सविधे तादुशी स्थितिरासीदित्यस्माभिः श्रूयते । एवमन्येषामपि प्रयोजनानि समुपवर्णितानि ।

तृतीयः पादः विभूतिपादः । अस्यैव सिद्धिपाद इत्यपि व्यपदेशः । यतः अत्र योगसाथ्याः सिद्धयो बह्व्यः प्रतिपादिताः । पादे हिसम् योगाङ्केषु अन्तिमानि धारण-ध्यान-समाधिरूपाणि त्रीण्यङ्गानि सविस्तरं विमृष्टानि ।

"देशबन्धिन्वतस्य धारणा" इति सूत्रेण पादो≥्यं प्रारभ्यते । धारणाध्यानसमाधीनां त्रयाणां संयम इति पातञ्जलानामेषां हि परिभाषा । एतेषां त्रयाणां अन्याङुगापेक्षयान्तरङगत्वं प्रत्यपादि ।

सिद्धिष्ठत्यन्तमाश्चर्यकर्यः दर्शने2्रिसम् प्रतिपादिताः । यथा – अन्तर्धान - विप्रकृष्टज्ञान – धुवनज्ञान – धुत्पिपासानिवृत्ति – परकायप्रवेश – उत्क्रान्ति – आकाशगमन – भूतजय – इन्द्रियजय – अणिमादि – सर्वज्ञातृत्वादयः।

चतुर्थः कैवल्यपादः । स च "जन्मौषधिमन्त्रतपःसमाधिजाः सिद्धयः" इत्यनेन सूत्रेण प्रारध्यते । पादे ध्रास्मन् प्रकृतिबद्धस्य पुरुषस्य तस्माद्विमुक्तिः कैवल्यप्राप्तिश्च कयं सम्पद्यत इत्ययमंशः निरूप्यते । सिद्धयः बहुमा सम्भवन्ति । कश्चन जन्मवशात् यथा - आकाशसञ्चारः - जलवासः - निश्चेश्टता - बहुकालजीवित्वं - स्वेच्छावेषधारणं-परकायप्रवेश इत्यादयः ।

तत्र सांख्यशास्त्रप्रवर्तकः कपिलाचार्यः जन्मत एव सिद्धीः इमाः प्राप्तवान् । ओषधिवशान्माण्डव्यादिऋषयः सिद्धीरविन्दन् । मन्त्रोपासनेन नारदादयः। तपसा विश्वामित्रादयः । सर्वापि सिद्धीनां समाधिः प्रधानं कारणम् । निमित्तकारणञ्च जन्मारि ।

अन्ततः एतदस्माभिरवश्यमवगन्तव्यं यत् - मनसः समतासम्पादको २ सौ योगः अद्यतने अतिविषमे वातावरणे जनानां अभ्युदयमिच्छतां शान्त्यिपलाषिणाञ्च अत्यन्तमुपादेय इति। मनो हि जीवनस्य हेतुः। अतः पातञ्जलं योगशास्त्रं सर्वैरप्यस्माभिः अध्येयं अनुसरणीयं लोककल्याणमिच्छद्रभिरिति शम्।

# 6 नागार्जुनस्य प्रतीत्यसमुत्पादवादः

#### प्रबन्धसारः

सुगृहीतनामध्य आचार्यनागार्जुन आन्ध्रदेशीयो माध्यमिकबौद्धमर्यादा परिष्करणमार्मिक इत्यन्न नास्ति लेशतो ६ विप्रतिपत्तिर्विचक्षणानाम् । शून्यमेव तत्त्वमिति प्रतिपादयता महायानसिद्धान्तप्रचारपरिरक्षणबद्धदिक्षेणानेन बौद्धशिरोमणिना प्रत्यपादि प्रतीत्यसमुत्पादवादः मूलशिलाबन्धायमानो माध्यमिकबौद्धदर्शनप्रासादस्य।

नागार्जुनप्रणीततया कथ्यमानेष्वपि बहुषु निबन्धेषु माध्यमिकसिद्धान्त सर्वस्वभूतानां माध्यमिककारिकाणां परपक्षनिप्रहदक्षाया विप्रहदक्षाया विप्रहब्यावर्तन्याश्च चकास्ति तावदविगानं तत्कृतित्वेन प्रसिद्धिः।

अतः पत्रे2\_स्मिन् सूक्ष्मेक्षणिकया तत्कृतिपरिशीलनपुरस्सरं प्रतीत्यसमुत्पाद वादस्वरूपस्वारस्याद्यधिकृत्य सङ्ग्रहेण निरूपयितुमाधीयते यतः ।

## **उपोद्**घातः

बौद्धाः खलु वैभाषिक-सौत्रान्तिक-योगाचार - माध्यमिकभेदिभित्राः चतुर्धाट्य वितष्ठन्त इति न परोक्षं प्रेक्षावताम् । तत्र चकास्ति हीनयान- महायानभेदोट्य प्रवृत्ति तेषु प्रवृत्तिभेदिनिबन्धनः । वैभाषिकसौत्रान्तिकयोः हीनयानसम्प्रदाये तथा योगाचारमाध्यमिकायोः महायानमार्गे चान्तर्भाव इति बौद्धपण्डितमण्डलीषु निश्चप्रवं वचः । हीनयानपदेन स्थविरवादः प्रायोट्यभियते यश्चाधुना थेरवाद इति महतीं प्रसिद्धं पुष्णाति ।

तत्र निशितया धिया परीक्षायां क्रियमाणायां हीनयानमहायानयोः मध्ये महदन्तरमस्माभिः दरीदृश्यते। यथा हीनयानसम्प्रदाये प्रधानतमं लक्ष्यमात्मनो निर्वाणम् । भत एवास्मिन् सम्प्रदाये श्रमणकस्सज्जो भवति अज्ञानिनामन्येषां निर्वाणस्मादाने बहुन्यपि जन्मानि परिग्रहीतुम् । एतदनुरोधमेवाभिधीयते बौद्धान्ते हीनयान्यपेक्षया महायानिनां स्थानमुत्रतं प्रस्थानज्ञ सुविशालमिति।

महायानमार्गैकदेशिभिः विज्ञानवादिभिः योगाचारैः यानत्रयं प्रविभक्तिमिति सुप्रसिद्धो2 यमंशः । यथा चाचकथत् मैत्रेयो मध्यान्तविभागशास्त्रे, अभाषि चासङ्गानुजेन वसुबन्धुना तत्रैव श्रावकयानप्रत्येकबुद्धयानमहायानभेदेन²। तत्रापि अन्यविलक्षणं सर्वोत्तमं महायानमित्यत्र न काचिद्विप्रतिपत्तिः।

महायानैकदेशमाध्यमिकसिद्धान्तपरिष्कर्ता प्रवर्तकश्च नागार्जुन इत्यत्र न ताबद्धप्रतिपद्यते कश्चिद्धिपश्चित्। अन्यादृशो2 स्य पन्याः माध्यमिकतत्त्वप्रतिपादन इति अनुभवसिद्धं वचनम्। 'सर्वं बुद्धिमयं जगत' इति प्रतिपादयदभ्यो योगाचारेष्यः विभिन्नां प्रत्यग्रां सरणिमनुसरत्रयं सर्वशून्यवादी नागार्जुनः सर्ववैनाशिक इति प्रथते।

# १. नागार्जुनस्य देशकालादिः

नागार्जुनस्य जन्मदेशं कालं वाधिकृत्य नातीव स्पष्टं किमिप प्रमाणमुपलभामहे । लङ्कावतारसूत्र-मञ्जुश्रीमूलकल्प - महामेघसूत्रादिपरिशीलने इदमस्माकं प्रतिभाति यत् - क्रीस्तोः परं प्रथमशतकाब्दे श्र्या द्वितीयशतकाब्दे दक्षिणापथे वेदल्याख्यग्रामे लब्धजन्मा श्र्या यागार्जुनपर्वते तथा श्रीशैले च महायानमतं प्रचारयामासेति । नेपालदेशीयात् आम्नायादेवं ज्ञायते तस्य पिता त्रिविक्रमः माता च सावित्रीति । कियत्पर्यन्तिमदं सत्यिमिति सन्देहो श्र्यत्य । असन्देहं बहुषा बहुषिः निर्णीतं, क्रीस्तोः परं द्वितीयशतकाब्दे आन्प्रप्रदेशस्थगर्तमण्डलान्तर्विते नागार्जुनकोण्ड इति प्रसिद्धे क्षेत्रे अकारि तेन माध्यिमकसिद्धान्तप्रयार्षे इति तावदूरीकर्तुं शक्यते । साम्प्रतिमदमसाम्प्रतं प्रकृतशीर्षकस्येत्यत्रैव विरम्यते ।

#### २. तस्य कृतयः

यद्यपि नागार्जुनकर्तृकतया बहवो ग्रन्थाः अभिधीयन्ते, तथापि न ते सर्वे तत्कर्तृका इत्यभ्युपगन्तुं शक्यते । १. माध्यमिककारिकाः अथवा मूलमाध्यमिककारिकाः, २. विग्रहच्यावर्तनी ३. रत्नावली ४. सुद्वरूलेखः इत्यभिधीयमानाः माध्यमिकतत्त्व – सम्प्रदायप्रकाशनपराः चत्वारो प्रन्थाः तत्प्रणीता एवेति सूपपादम् । अन्येषां द्वादशमुखशास्त्रग्रज्ञापारमितसूत्र, शून्यतासप्तित, युवितषष्ठिका वैपुल्यसूत्र, व्यवहारसिद्धिप्रभृतीनां तत्कर्तृकत्वे सुदृढं प्रमाणं किमपि नोपलभामहे ।

# ३. प्रतीत्यसमुत्पादशब्दार्थः

प्रतीत्यसमुत्पादवादः नागार्जुनेनेदम्प्रथमतया समुद्भावित इति वक्तुं न शक्यते । माध्यमिकमतानुरोधं तं परिश्वकार स इति चारित्रकाणामिसिसन्धः । अथ को नामासौ प्रतीत्यसमुत्पादः ? समुल्लसन्ति तावदत्र बहूनि मतानि । यथा – प्रतिः प्राप्त्यर्थः । इण् गताविति गमनार्थको धातुः । ततः ल्यपि प्रतीत्येति भविति । स च प्रतीत्यशब्दः प्राप्त्यर्थकः अपेक्षार्थको वा । सम्+उत् इत्युपसर्गद्वयपूर्वकपदेः प्रादुर्भावो2 र्धः । तथा च हेतुप्रत्यसपेक्षः भावानामुत्पादः प्रतीत्यसमुत्पाद इति सिध्यति । कारणं प्राप्य कार्यसमुत्पाद एव प्रतीत्यसमुत्पाद इति भावः ।

अन्येषां मते प्रतिः वीप्सार्थः । इतिशब्दो गमनार्थको विनाशार्थको वा । इतौ साधवः इत्याः । प्रति प्रति इत्यानां विनाश्यानां समुत्पादः प्रतीत्यसमुत्पाद इति अभ्यवर्णि । अर्थात् प्रतिक्षणविनाशिनां प्रादुर्भाव इत्युक्तं भवति ।

अपरे तु प्रतिर्वीप्सार्थः। एतिः प्राप्त्यर्थः। एवञ्च तांस्तान् प्रत्ययान् प्राप्य भावानां समुत्पादः प्रतीत्यसमुत्पाद इति कथयन्ति । यथाकथञ्चित् सकारणभावोत्पत्तिरेव प्रतीत्यसमुत्पाद इति सामान्यतया वक्तुमिष्यते । माध्यमिकमते धिसम् प्रतीत्यसमुत्पादो हि नाम शून्यतेत्याख्यायते । यथोवतं माध्यमिककारिकासु -

'यः प्रतीत्यसमृत्पादः शून्यतां तां प्रचक्ष्महे' इति । [१४-१८]

माध्यिमकनये समाभिरनुभूयमानाः सर्वे पदार्थाः प्रतीत्यसमुत्पादा इत्युच्यन्ते । कारणं प्राप्य सम्भवन्त इमे सर्वे कारणविघटने न भवन्ति । लोके हि घटः मृत्कुलालचक्रदण्डादौ सति समुत्पद्यते । तदभावे घटाभावः । वस्तुतश्चायं घटः

न मृदि, नापि कुलाले, न चापि चक्रे, नैवापि दण्डे अथवा न तत्समूहे च सम्भवति। व्यस्ततया समस्ततया च तेषु स न सम्भवतीति निस्स्वभावः कथ्यते । निस्स्वभावतया स च शून्य इत्यभिधीयते। यथा घटस्तथा सर्वे भावपदार्थाः निस्स्वभावा भवन्तीति शून्या इत्युदीर्यन्ते। कारणं प्राप्य ये च व्यवहारयोग्या भवन्ति ते सस्वभावा इति वक्तुं नाहाः। यथोक्तं नागार्जुनन –

प्रतीत्य यद्यदभवित न हि तावत् तदेव तत् [१८-१०] इति। अप्रतीत्यसमुत्पत्रस्य धर्मस्य कस्यचिल्लोके 2 नुपलम्भादशून्यः धर्मः कश्चित्रास्ति<sup>7</sup>।

अत्र नागार्जुनाभिमतः प्रतीत्यसमुत्पादरूपशून्यतापदार्थः दार्शनिकैः बहुभिर्नावगतः सम्यक् । अत्र हि शून्यता नाम केवलं नात्यन्ताभावः । कारणप्रत्ययापेक्ष इत्यर्थः । सित कारणे यद्र भवति, असित च कारणे यत्र भवति तच्छून्यमुच्यते । दर्पणे प्रतिबिम्बोपलिब्धः दृष्टान्तः । दर्पणस्य पुरतः सित किस्मिंश्चिद्वस्तुनि आलोके विद्यमाने, सम्भवति प्रतिबिम्बः । सित दृष्टिरं प्रतिबिम्बोपलिब्ध्वरपजायते। अन्यतमापाये हि तदुपलिब्धर्दुर्लभा भवतिः । एवमेव सर्वे भावपदार्था इति माध्यमिकानां दर्शनम् ।

# ४. प्रतीत्यसमुत्पादपर्यायाः

प्रतीत्यसमुत्पादस्यास्य माध्यमिकमते शून्यता, तथता, उपादाय प्रज्ञप्तिः, मध्यमा प्रतिपदिति पर्यायवचनानि । निस्स्वभावतैव शून्यतेति प्रागवोचाम । कारणमुपादाय कार्यं प्रज्ञप्यत इति उपादाय प्रज्ञप्तिरिति व्यवहार उदजनि । भावाभावान्तद्वयविरहिततया मध्यमा प्रतिपदिति प्रतिपाद्यतें ।

# ५. प्रतीत्यसमुत्पादाङ्गानि

अभिधर्मकोशभाष्यानुरोधं आवस्थिकक्षणिक – प्राकिषक-सम्बन्धि कभेदिभिन्नाः प्रतीत्यसमुत्पादाः दरीदृश्यन्ते । तत्र आवस्थिक-प्राकिषिकयोः सत्त्वाख्यप्रतीत्यसमुत्पाद इति प्रसिद्धः । एवं क्षणिकसाम्बन्धिकयोः सत्त्वाख्ये तथा सत्त्वाख्ये प्रतीत्यसमुत्पादे न्तर्भावः । तत्र सत्त्वाख्यप्रतीत्य समुत्पादस्येमानि द्वादशाङ्गानि भवन्ति । १. अविद्या २. संस्कारः ३. विज्ञानम् ४. नामरूपे ५. षडायतनानि ६. स्पर्शः ७. वेदना ८. तृष्णा ९. उपादानं १०. भवः ११. जातिः १२. जरामरणे इति । आचार्यनागार्जुनेन स्वमाध्यमिककारिकासु

द्वादशाङ्गपरीक्षानाम्नि षडविंशतितमे प्रकरणे इमानि द्वादशाङ्गानि सम्यक् परिशीलितानि<sup>10</sup>। उक्तपूर्वेष्वङ्गेषु अविद्या-संस्काराख्ये अङ्गे पूर्विस्मिन् जन्मिन भक्तः। विज्ञान - नामरूप - षडायतन - स्पर्श - वेदना - तृष्णा - उपादान - भवाभिधानानि अङ्गानि अस्मिन्नेव जन्मिन सम्भवन्ति। जातिः जरामरणे च अनागते जन्मिन भवन्ति। इमान्यङ्गानि प्रतीत्यसमुत्पादहृदयकारिकायां, आर्यशालिस्तम्बसूत्रकारिकायां कात्स्न्येंन युक्तिषष्ठिकाः भिसमया लङ्कारादिषु अंशतश्च सुष्ठ निरूपितानि।

अङ्गानामेषां क्रम इत्थम् - अविद्यया अज्ञानेन आच्छादितः पुदगलः कुशलाकुशलानेह्मरूपतया कायिकवाचिकमानसिकरूपतया वा त्रिधा विभिन्नान् संस्काराननुतिष्ठति। तैः कर्मभिः पुनर्भवं विन्दते। एतादृशसंस्कारपरीतस्य पुदगलस्य संस्कारहेतुकं आत्मत्वेनाभिमतं विज्ञानं देवमनुष्यादिरूपायां गतौ प्रविशति । सिन्निविष्टे च विज्ञाने तत्र मातृकुक्षौ नामरूपं च प्रादुर्भवतः । एवं प्रादुर्भूताभ्यां नामरूपाभ्यां दर्शन-श्रवण-घ्रान-रस-स्पर्श-मननरूपं षडायतनं प्रादर्भवति । षडायतनमिदमागम्य संस्पर्शः समुपजायते। संस्पर्शविषये एषा हि तेषां परिभाषा । चक्षः, रूपं समन्वाहारं चेति त्रितयं प्रतीत्य प्राप्य चक्षविज्ञानमुपजायते, तत्र हि रूपं विषयः नामैव स्कन्धलक्षणं समन्वाहार इत्युच्यते । एतेषां इन्द्रियविषयविज्ञानां त्रयाणां सित्रपातः अन्योन्योपकारेण तुल्या प्रवृत्तिः संस्पर्श इति सङ्गीर्यते । संस्पर्शादस्मात् इष्टानिष्टोदासीनविषयानुभृतिरूपा वेदना सञ्जायते। वेदनामुलिका वेदनाविषया तष्णा तत उत्पद्यते । सुखवेदनाप्रयुक्तः तस्याः संयोगमभिलषते । एवमभिलषमाणः चतुर्विधमुपादानं, कर्मे समुपादते । अर्थात् तृष्णया प्रेरितः बहूनि कर्माण्यनतिष्ठति । तृष्णाप्रेरितस्सन् यः कर्माणि करोति तस्य भवः अवश्यभावी । यस्य वा कर्मोपादानतया तृष्णा न भवति यश्च पुनः प्रतिसंख्यानेन तृष्णां भस्मीकर्वन उपादानमेव न परिगृहणाति तस्य भवः न प्रवर्तते । स च मुच्यते ।

भवो हि नाम पञ्चस्कन्थात्मकः अनागतः । कायिकं, वाचिकं, मानसिकं कर्म भवत्यस्मित्रिति भवः । भवात्तस्माद्नागतं स्कन्धान्तरं जातिः । सा च पूर्वस्मात् स्कन्धपञ्चकादुपजायते । जातेस्तस्याः जरामरणादिकं प्रवर्तते । जरा हि नाम स्कन्धपरिपाकः । मरणञ्च जीर्णस्कन्धपेदः । दुःखं हि पञ्चेन्द्रियसन्निपातः । शोकन्ध हृदयसन्तापः । परिदेवना च वाक्प्रलापः । दौर्मनस्यं मनसः अनिष्ठोपनिपातः । उपायासः दुःखबाहुल्यम् । एतानि सर्वाण्यपि जातेरुत्पन्नानि । एवं द्वादशाङ्गानि प्रतीत्यसमुत्पादस्य माध्यमिकमते प्रतिपादितानि ।

## ६. तस्य निर्वाणौपयिकताः

प्रतीत्यसमुत्पादो ८ यं कथं नाम निर्वाणौपयिक इत्यत्र नागार्जुनः माध्यमिककारिकास्वेवं प्रतिपादयति । यथा – अविद्यायां निवृतायां संस्काराणामसम्भवः । अविद्याया निवृत्तिस्तु ज्ञानेनैवास्य बाधनात् ॥ तस्य तस्य निरोधेन तत्तन्नाभिप्रवर्तते । दुःखस्कन्थः केवलो ८ यमेवं सम्यङ्गिरुध्यते ॥

इति<sup>11</sup> । सत्याञ्चाविद्यायां संस्काराः, निवृत्तायाञ्च तस्यां संस्काराणामसम्भवः । कथञ्च सा<sub>ट</sub>िवद्या निवर्तेतित्याकांक्षायां एतावता समुपदिष्टस्य प्रतीत्यसमुत्पादस्य यथावदपरीतभावनाद्वारा अविद्यानिरोधः । ज्ञानिवर्त्य हि नामाज्ञानम् । यश्च प्रागुक्तं प्रतीत्यसमुत्पादं सम्यक् पश्यित स्क्ष्मस्यापि भावस्य स्वभावं न पश्यित । प्रतिविम्ब - स्वप्न - अलातचक्रादिवत्सर्वेषां भावानां स्वभावशून्यतां पश्यित। एवं शून्यतायामवगतायां न बाह्यं नाप्यान्तरं किमपि वस्तु तस्योपलभ्यते। एवं किमपि कर्माचरति । अतः प्रतीत्यसमुत्पादरूपशून्यभावनया तत्त्वदर्शिनः अविद्यानिवृत्तिः। ततः संस्कारिनरोधः । एवमात्मात्मीयादिदर्शनायासविनर्मुक्तस्य तस्य कारकवेदकरहितं स्वभावशून्य दुःखस्कन्यं निरुद्धं भवित। अत एव सर्वोपशमः निर्वाणमिति कथयनित माध्यमिकाः यथा । -

सर्वोपलम्भोपशमः प्रपञ्चोपशमः शिवः । न क्वचित् कस्यचित्कश्चिद्धमाँ बुद्धेन देशितः<sup>12</sup> ॥ अप्रहीणमसम्प्राप्तमनुच्छित्रमशाश्वतम् । अनिरुद्धमनृत्पत्रमेतत्रिर्वाणमुच्यते ॥ इति ।<sup>13</sup>

बौद्धैः खलु सोपाधिशेषनिर्वाण- निरुपाधिशेषनिर्वाणभेदेन निर्वाणद्वयमभ्युपा गामि । उप आधीयते हिमन्नात्मस्नेह इत्युपाधिः । आत्मप्रज्ञप्तिनिमित्ताः उपादानस्कन्धाः पञ्चसंख्याकाः उपाधिपदेनोच्यन्ते । शिष्यते इति शेषः । उपाधिरेव शेषः उपाधिशेषः । तेन सह वर्तत इति सोपाधिशेषं निर्वाणमिति तेषां प्रक्रिया । सत्कार्यदृष्ट्यादिक्लेशतस्कररिहतं स्कन्धमात्रमेव तत्र अविशष्यते । निहताशेषचोरगणप्रामवत् । यत्र स्कन्धमात्रमपि नास्ति तिन्नश्पाधिशेषं निर्वाणम् । तैलनाशे प्रदीपनाशवत् । यत्र स्कन्धमात्रमपि नास्ति तिन्नश्पाधिशेषं निर्वाणम् । तैलनाशे प्रदीपनाशवत् । यत्र स्कन्धमात्रमपि नास्ति तिन्नश्पाधिशेषं निर्वाणम्

निरोधः प्रतीत्यसमुत्पादनिबन्धनः 15 ।

### ७. उपसंहारः

यदि शून्यमेव तत्त्वं तिर्हं नैवोदयो नापि व्यय इति दुःखसमुदय निरोध - मार्गोपदेशरूपाणामार्यसत्यानां का कथा? इष्टापितिरिति चेत् सकृत-आगामि - अर्नागामि - अर्हदाख्यं आर्यफलचतुष्ट्यं नोपपद्येत । तथा फलाभावे फलस्था आर्यपुदगलाश्च न भवन्ति । का नो हानिरिति चेत् संघ-धर्म-बुद्धाख्यानि त्रीणि रत्नानि न सिष्यन्ति । संघे चासित धर्मोपदेष्टा बुद्धोट-पि न भवेदिति प्राप्ते समाधानमुच्यते - शून्यतायाः अभावो नार्थः । सर्वप्रपञ्चोपशमः शून्यतोपदेशप्रयोजनम् । अत एवास्मिन् मते शून्यता प्रतीत्यसमुत्पाद्दरूपेति प्रत्यपाद्दि। एवञ्च प्रतीत्यसमुत्पादो हि शून्यतेति स्थविरवादिष्यो विभिन्नं पञ्चानमनुरुश्यान आचार्यं नागार्जुनस्समिन्धे । अत एव तावदूरीकरोति संवृतिसत्य - परमार्थं सत्यभेदेन सत्यद्वयम् । शून्यता नागार्जुनप्रतिपादितामभावरूपत्य स्वीकृत्य भ्रान्ता बहवो दार्शनिकाः । शून्यताभिवर्णनेट-त एव सत्यद्वयव्यवस्था मनसि कर्तव्यति मुक्तकण्ठमुद्घोषयित । यश्च सत्यद्वयविभागमनाश्चित्य संस्काराणामभावरूपा शून्यतामवधारयित तं मन्दबुद्धं शून्यतादुर्गृहीतस्सर्प इव दृष्प्रसाधिता विद्येव विनाशयतीति । यथा -

विनाशयति दुर्दृष्टा शून्यता ह्यन्धमेधसम्। सर्पो यथा दुर्गृहोतो विद्या वा दुष्प्रसाधिता॥

इति <sup>16</sup> । एवं नागार्जुनस्य प्रतीत्यसमुत्पादवादं स्थालीपुलाकानयेन परिशीलयन्तो वयं कलयामहे नानृतभाषिण स्म<sup>.</sup>।

#### NOTES:

- 1 गुणदोषाविकल्पेन ज्ञानेन परत स्वयम्। निर्याणादपर ज्ञेयम्। म.वि. शा १२०
- 2 यानत्रयं यथायोगम् । तत्र निर्वाणससारयो गुणदोषज्ञानेन परत श्रुत्वा निर्याणार्थेन श्रावकयानम् । तेनैव स्वयमश्रुत्वा परतो निर्याणार्थेन प्रत्येकबुद्धयानम् । अविकल्पेन ज्ञानेन स्वयं निर्याणार्थेन महायान वेदितब्यम् । भाष्य १२०.
- दक्षिणापयवेदल्यां भिक्षुः श्रीमान् महायशाः । नागास्वयं स नाम्ना तु सदसत्पक्षदारकः ॥ प्रकाश्य लोकं मतमेतन्महायानमनुत्तमम् । आसाद्य भूमि मुदिता यास्यते तु सौ सुखावितम् ॥ लडका १६५

- An unreliable source, the Nepalese 'Amnayah' says their names were Trivikrama and savitri. Nagar 48.
- 5. Ibid 48.
- 6. सबो २.
- अप्रतीत्यसमुत्पन्नो धर्मः कश्चित्र विद्यते ।
   यस्मात्तस्मादशुन्यो हि धर्मः कश्चित्र विद्यते ॥ मा. का. २४-२९
- 8. वि. व्या. ३२.
- यः शून्यतां प्रतीत्यसमुत्पादं मध्यमां प्रतिपदं च ।
   एकार्थं निजगाद प्रणमामि तमप्रतिमबुद्धम् ॥ वि. व्या . ७२
   यः प्रतीत्यसमुत्पादः शून्यतां तां प्रचश्महे ।
   सा प्रज्ञातिकरणदाय प्रतिपत्सैव मध्यमा ॥ मा. का . १४-१८
- 10 तत्रैव १४२
- 11. तत्रैव २६. ११-२२.
- 12. तत्रैव १६-२४.
- 13. तत्रैव १५-३.
- 14. दीपो यथा निवृत्तिमध्युपेतो नैवाविनर्गच्छित नान्तरिक्षम् । दिशं न काञ्चिद्विदिशं न काञ्चित्स्नेहक्षयात्केवलमेति शान्तिम् ॥ एवं कृती निवृत्तिमध्युपेतो नैवाविनं गच्छित नान्तरिक्षम् । दिशं न काञ्चिद्विदिशं न काञ्चित्क्लेशक्षयात्केवलमेति शान्तिम् ॥ सौन्दर. १६, १८~२९.
- 15. सुबो. १३४

यः प्रतीत्यसमुत्पादं पश्यतीदं स पश्याति । दुःखं समुदयं चैव निरोधं मार्गमेव च ॥ मा.का. २४-४०

16. तत्रैव १४-११.

#### **BIBLIOGRAPHY & ABBREVIATIONS**

मध्यान्तविभागशास्त्रम् (=म.वि.शा.) आर्.सि.पाण्डेयः दिल्ली, 1971. मध्यान्तविभागशास्त्रभाष्यम् (=भाष्य.) आर.सि.पाण्डेयः दिल्ली, 1971.

मध्यमिककारिकाः (=मा.का.)

के. सोमशेखरशास्त्री काकिनाड, 1958.

लङ्कावतारसूत्रम् (=लङ्का.)

Daisetz Teitero

Suzuki, LONDON, 1932.

विग्रहव्यावर्तनी (=वि.व्या.)

जि.वि. कृष्णाराव् तेनालि. 1958.

सुबोधिनी (=सुबो.)

के. सोमशेखरशास्त्री

काकिनाड, 1958.

सौन्दरनन्दम् (=सौन्दर.)

चौखम्बा संस्कृत सिरीज

वारणासी, 1937.

The Concept of Buddhist Nirvana (= CBN)

Stcherbatsky

Varanasi, 1975.

Glimpses of Buddhism (=GB)

N. Ramesan

Hyderabad, 1961.

Madhyamika Dialectic and

The Philosophy of Nagarjuna (=MDP)

S. Rinopoche

Saranath, 1977.

Nagarjuna (=Naga)

K.S.Murthy

New Delhi, 1971.

# 7 मिल्लनाथस्य मीमांसाशास्त्रपाण्डित्यम्

#### १. प्रबन्धसारः

इह जगति पद - वाक्य - प्रमाण विवेकचतुरा घिषणा यथा शास्त्रार्थतत्वावगाहनचणा तथैव कविताकामिनीकमनीयरसार्द्रकटाक्षा-लङ्कारसौभाग्यसमीक्षणविचक्षणा चेत्यत्रन हि नाम साहितीरसास्वादनायत्त्रचेतसां सचेतसां अस्ति काचन विप्रतिपत्तिः। आन्ध्रभारतीभाग्यभूमिः व्याख्यातृचक्रवर्ती, सौजन्यजन्ययशस्सुगन्धिः कोलाचलकलशाम्बुधिचन्द्रमाः पण्डितराजो मिल्लिनाथः पद - वाक्य - प्रमाण पारावारपरीण इति जागर्ति तावन्महती प्रसिद्धः तद्वयाख्यानग्रन्थनिबन्धना लोके।

अत्रास्मिन् शोधप्रबन्धे 'शास्त्रम्' इत्यन्वर्धनामधेये पूर्वतन्त्रे कीदृशं तस्य पाण्डित्यमिति तत्कृतिपरिशीलनपुरस्सरं सूक्ष्मेक्षणिकया विचारयितुमाधीयते तावद्यत्नः।

# २. मल्लिनाथस्य मीमांसकत्वे बाह्यानि प्रमाणानि

भारतभारतीप्रणयजनसमादरणाहीं विशेषतश्चान्ध्रजनसम्माननीयो मिल्लनाथः महाविद्वान् मोमांसाशास्त्र इत्यत्र समुल्लसन्ति बहूनि बाह्यान्यपि प्रमाणानि तत्र सर्वप्रथमं तावत्प्रमाणमिदम्। यत् अनेन स्वकीयसकलव्याख्यानारम्भे संदृब्धं तथा एतत्पुत्रेण कुमारस्वामिना च प्रतापरुद्रयशोभूषणव्याख्यानस्य रत्नापणाभिधानस्य चारम्भे समुद्धतं च इद्यमिदं पद्यम्-

वाणीं काणभुजीमजीगणदवासासीच्य वैयासिकीं अन्तस्तन्त्रमरंस्त पत्रगगवीगुम्फेषु चाजागरीत्। वाचामाचकलदृहस्यमखिलं यश्वाक्षपादस्फ्रां लोके 🚣 भूद्यदुपज्ञमेव विदुषां सौजन्यजन्यं यशः ॥

इति । अत्र "अन्तस्तन्त्रमरंस्त" इति प्रयोगस्वारस्येनास्माभिरिदमुत्रेतुं शक्यते यत् कौदृशी प्रीतिस्तस्य पूर्वमीमांसाशास्त्रे इति । इदमस्माकमितरोहितमेव भवित यत् अन्येभ्यः 'अजीगणत्' 'अवासासीत्' इत्यादिभ्यः क्रियापदेभ्यः 'अरंस्त' इति प्रयोगेण अतिमहत् नैर्भर्यं पूर्वतन्त्रे तेन प्रादर्शीति, तथा 'अन्तः' इत्यनेन पूर्वमीमांसाशास्त्रमर्मज्ञोट्यं मिल्लिनाथ इति च ।

एवमेव एकावलीव्याख्यानस्य तरलसमाख्यानस्य अन्ते अपह्नुत्यां तन्त्रे स्वकीयं स्वातन्त्र्यं उदारगम्भीरया सरण्या समाविष्करोति <sup>2</sup>। यथा-

पारोणाः पदसागरस्य कतिचित्तन्त्रे स्वतन्त्राः परे केचित्कर्कशतर्कवक्रभणितिप्रौढिप्रियंभावुकाः । अन्ये सत्कवितामृताब्धिलहरीमृष्टांशमृष्टिंधयाः नैते केट्यि वयं तु किं तु त इमे सर्वे बहूकुर्वते ॥ इति ।

तथैव कुमारस्वामी स्वरत्नापणारम्भे स्वतातपादविद्यावैशद्यप्रति पादकं 'वाणीं काणभुजी' मिति श्लोकरत्नमुदाहृत्य अनुपदमेव तावदेवं प्रस्तौति । यथा -

त्रिस्कन्धशास्त्रजलिधं चुलुकीकुरुते स्म यः। तस्य श्रीमल्लिनाथस्य तनयोट्जिन तादुशः॥

इति । ³ अत्र त्रिस्कन्धशास्त्रजलिधः पद – वाक्य-प्रमाण-पारावार एवेति सुप्रसिद्धो≥\_यमंशः।

एवमेव काव्यग्रन्थव्याख्यानां संजीविन्यादीनां <sup>4</sup> तरलव्याख्यानस्य चान्ते गद्ये, <sup>5</sup> तथैव तत्तनयस्य कुमारस्वामिसोमपीथिनः रत्नापणव्याख्यानस्य चान्ते अविकृत्या दुश्यमानं पद – वावय – प्रमाण पारावारपारीण इति विशेषणं वाक्यशास्त्रापरनाम्नः पूर्वमीमांसाशास्त्रस्य वैदुष्यमस्य प्रथयित तराम् । व्याकरणं – मीमांसा-न्यायं च अनेनैव क्रमेण पदवाक्यग्रमाणशास्त्रत्वेन प्रथमतः व्यवहृतवान् सप्तमशतकवासी भट्टबाणः कादम्बर्यामित्यस्माभिरवधेयम् <sup>7</sup>।

## २.१ तन्त्रवार्तिकटीका सिद्धाञ्जनम

वैदिकसार्वभौमेन कुमारिलभट्टेन शाबरभाष्यस्योपरि प्रणीता व्याख्या तन्त्रवार्तिकमिति नाम्ना प्रथते । मीमांसाशास्त्रे प्रधानतमोट्यं प्रन्थः । तन्त्रवार्तिकस्यास्य सिद्धाञ्जननाम्नी टीका काचित् स्वयं प्रणीतेति तरलव्याख्याने कण्ठरवेणैव तावदयं मल्लिनाथः स्पष्टीकरोत्येवम् –

उपादेयविधेयत्वगुणत्वानि यजेः फले। उद्देश्यत्वानुवाद्यत्वप्राधान्यानि गुणान्वये॥

इति । इहोद्देशो मानसी विवक्षा । उपादेयत्वमनुष्ठेयत्वम् । तत्र सिद्धस्योद्देशः साध्यस्यानुष्ठानमिति सिद्धसाध्यभावादुद्देश्यत्वोपादेयत्वयोर्विरोधः प्राप्ताप्राप्तरूपत्वादनुवाद्यविध्यत्वयोर्गुगप्रधानत्वयोस्तत्वादेवेत्यत्वं प्रसक्तानु प्रसक्ता। तदेतत् सम्यिववेचितमस्माभिः तन्त्रवार्तिक टीकायां वाजपेयाधिकरणे इति श अहो बत कालस्य विषमा गतिः। महीयसी सा टीका अस्मदौर्माग्यवशात् नाद्यापि समुपलभ्यते।

एवमेव तन्त्रवार्तिकस्य व्याख्या काचन मिल्लिनाथेन क्तेत्यत्र तत्पुत्रस्य कुमारस्वामिसोमपीथिनः वचनं अन्यत्प्रमाणम्। तेन स्वकीये प्रतापरुद्रीयव्याख्याने रत्नापणसमाख्याने लक्षणावृत्तिविवरणे तावदेवमध्यधायि -

तदुक्तं तातपादैः एकावलीतरले तन्त्रवार्तिकव्याख्याने सिद्धाञ्जने च – स्वार्थत्यागे समाने2 पि सह तेनान्यलक्षणा । यत्तेयमजहत्स्वार्था जहत्स्वार्था तु तं विना ॥

इति <sup>9</sup>। उक्तपूर्वाभ्यां मिल्लनाथ – कुमारस्वामिसोमपीथि वचनाभ्यां इदमस्माभिः प्रत्येतुं शक्यते यत् मीमांसादर्शनसारवेदिता — सौ तन्त्रवार्तिकस्य प्रसन्नगम्भीरं सिद्धाञ्जनं नाम व्याख्यानं प्राणैभीदिति। भाष्ट्रप्रस्थानमूलभूतस्य तन्त्रवार्तिकस्य व्याख्यानिर्माणं हि नाम दुस्साधं भवति विचक्षणानाम्। मीमांसाशास्त्रमर्मज्ञतया मिल्लनाथस्य सुसाधं तदासीदित्यत्र न कश्चित्संदेहलेशः।

# ३. एकावल्याः मीमासकावगाह्यता

क्रीस्तोः परं चतुर्दशशतकारम्भे लव्धजनुषा विद्याधरनाम्ना विद्वतल्लजेन अष्टोन्मेषसमुल्लसिता अलङ्कारशास्त्रसंप्रदायनिरूपणपरा एकावली नाम्नी कृतिः काचित् संदुष्या । नूनं विद्याधरो2्यं सकलविद्याधरः अन्वर्थनामधेयः एकावल्यां दुश्यमानायां प्रत्युन्नेषं बहवः शास्त्रसंप्रदाया दुग्गोचरीभवन्त्यस्माकम् । तत्र सूक्ष्मेक्षणिकया परीक्षायां क्रियमाणायां मीमांसाशास्त्रस्य मर्यादाविशेषः प्रस्फुटं अस्माभिः साक्षात्क्रियन्ते येषां परिचयमन्तरा प्रन्थकर्तृस्तात्पर्यं दुरवगाहं जायेत ।

पश्यत त्रिचतुराणि स्थलानि। ग्रन्थारम्भे मङ्गलिबचारे किं नमस्कारात्मकं कर्म शास्त्रस्य अङ्गं उत प्रधानमिति विकल्प्य, यद्यङ्गं, तिर्हे किं सित्रपत्योपकारकमथवा आरादुपकारकमिति विमृश्य, पश्चात् यदि प्रधानं तिर्हे किमिदं नित्यं, नैमित्तिकं, काम्यं चेति विकल्प्य सुबहु विमृश्य आद्यं द्वारं निरस्य काम्यतां निश्चिन्वन् सोदाहरणं मीमांसकसम्प्रदायः विशदीकृतः। ध्वनिनिरूपणप्रस्तावे "प्रतीयमानं प्रति विवदमानान् अभिहितान्वयवादिनः नैयायिकान् 10 वदामः" इत्युपक्रम्य भाष्टाभ्युपगतः अभिहितान्वयवादः महता संरम्भेण प्रत्यपादि।

तथा वृत्तिनिरूपणावसरे "अनुवाद्यानामर्थानां विधेयार्थपरत्वं तात्पर्यमिति, तात्पर्यस्य व्यापारान्तरत्वं परैरभ्युपगतमिति मीमांसकमतं सम्यगनूदितम्"।

पुनश्च अभिधातात्पर्यादिविषयत्वं रसस्य नास्तीति निरूपयन् अप्राप्तं हि विधेयमिति उक्त्वा "लोहितोष्णोषाः ऋत्विजः प्रचरन्तीति" मीमांसकोदाहरणं स्वीकृत्य तन्मतं सम्यग्विवृतम् ।

एवमेव बहुषु स्थलेषु अनुपजातमीमांसाशास्त्रपरिचयस्य जनस्य दुरबगाहाः सन्दर्भा जाग्रत्येकावल्यामा अस्यास्तादृश्याः प्रकाशिका महामहोपाध्यायेन महामीमांसकेन मिल्लनाथेन प्रणीता तरलव्याख्या सङ्गतार्थेति सर्वसम्प्रतिपन्नं वचा

## ३.१ तरलव्याख्याने तलस्पर्शि मीमांसाशास्त्रपाण्डित्यम्

तरलञ्याख्यानदर्शने समाकमिदमनुपदमेव प्रतिभाति यत् मीमांसा दर्शने समस्त्यनल्पो धिकारः मिल्लनाथस्येति । सरला चेयं तरलञ्याख्या मिल्लनाथप्रणीतिसद्धाञ्जनदौर्लभ्यसञ्जातितिमरान् तन्मीमांसावैदुष्यावजिगिमषून् अस्मानमृतवर्तिकेव चन्द्रलेखेव समाश्वासयन्ती समुल्लसित । प्रसन्नरमणीये तरले दिसन् प्रसन्नपदावलीसनाथेन । मिल्लनाथेन पञ्चविंशतिस्थलेषु मीमांसाधिकरणस्थविषयसंवादपुरस्सरं मूलार्थः सप्रपञ्चं व्याख्यातः । कितिचिदेव

### स्थलान्यत्र सङ्ग्रहेण समुपस्थाप्यन्ते मया।

शब्दप्रधानो वेदः प्रभुसम्मित इति प्रतिपादयन् । शब्दश्यात्र विधिप्रत्ययोपलिक्षतं वाक्यं, प्रवर्तकत्वमेव तस्य प्राधान्यमिति व्यवारीत् । ततः प्रत्ययस्यैव प्रवर्तकत्वे समुपपद्यमाने कथं वाक्यस्य प्रवर्तकत्वमुच्यत इत्याशंक्य प्रत्ययः विशिष्टः प्रवर्तक इत्युक्ते वाक्यमेव प्रवर्तकिमत्यनुक्तिसिद्धमिति सम्यङ् निरूपयन् चोदनास्यरूपप्रतिपादिकां कारिकामिप कांचनोद्धरित । 11

तथैव ध्वनिनिरूपणप्रस्तावे विद्याधरः एकावल्यां "अभिहितानामेव पदार्थानामन्वय" इति मन्वानान्.......नैयायिकान् वदामः "इति मीमांसकमतं खण्डयामास । तत्रत्यतरले मिल्लनाथेन तावदेवं व्यलेखि मीमांसासिद्धान्तः – मीमांसकाः अभिभेयातिरिक्तं प्रतीयमानं नाभ्युपगच्छन्ति । ते च अभिहितान्वयवादि – अन्विताभिधानवादिभेदेन द्विधा भिन्नाः । न्यायवेदितया ते ए मैयायिका भवन्तीति ।"12

एवमेव विद्याधरप्रतिपादितं अभिहितान्वयवादिभाष्ट्रमतं स्वीकृत्य, पदार्थै रनुरवतो द्यो वाक्यार्थः सम्प्रतीयत्, इति भट्टपादोवितमनुस्मरन् वाक्यार्थे कारणं पदार्था एवेति तदभूताधिकरणसिद्धान्तं करबद्श्वत् सुविशदं प्रदर्शयन् स्वमीमांसाशास्त्रवैदुष्यमाविश्वकार । 13

अन्यत्रापि द्वितीयोन्मेषे लक्षणाविचारान्ते "ज्ञानविषयाद्धिप्रत्वेन फलस्याभ्युपगमात्। विषयो हि नीलादिः । फलं तु प्राकटयमिज्यते" इति विद्याधरपङ्कितव्याख्यानावसरे अतिसूक्ष्मानप्यंशानाविष्करोत्येवम् –

नीलादिः घटादिरित्यर्थः । प्राकट्यं ज्ञातता । सा च ज्ञानजन्या ज्ञानानुमापिका विषयनिष्ठा । यत्प्रसादात् ज्ञातो घट इति विशिष्टव्यवहारो जायत इति ज्ञाततावादिनः" इति ।<sup>14</sup>

चतुर्थोन्मेषे वाच्यसिद्धयङ्गप्रभेदनिरूपणावसरे मीमांसाशास्त्रसिद्ध सिन्न पत्योपकारक आरादुपकारकरूपाङ्गद्वयं उदाहरणतया प्रदर्श्व सम्पादयति समन्वयमित्यहो मीमांसशास्त्रसम्प्रदाये तस्य समादरः। 15

षष्ठोन्मेषे अविमृष्टविषेयांशविचारारम्भे विधेयस्यार्थस्य प्राधान्यं अनुवाद्यस्या प्राधान्यमिति विद्याधरपद्धक्तिमवलम्ब्य सोपष्टम्भं वाजपेयाधिकरणसारः प्रदर्शितः ।<sup>16</sup> पश्चात् प्रकृते विधेयप्राधान्यं नाम तात्पर्यविषयत्वमात्रं, अप्राधान्यमनुवाद्यस्य तात्पर्यविषयत्वमात्रमिति, मीमांसकानामिव दिधहोमगतं शेषशेषिभावलक्षणं, गुणप्रधानभावं नात्र युज्यतः इति रुचिरतरा गमनिका समाविष्कृता।<sup>17</sup>

सहोक्तिव्याख्याने2\_प्येवमेव वस्तुतस्त्वित्यारभ्य शाखाप्रस्तरयोरिव शरशात्रवयोरिप शाब्द एव गुणप्रधानभाव इति महता प्रपञ्चेन न्यरूपि।18

अन्यत्र पर्यायोक्तप्रस्तावे अलङ्कारः अलङ्कार्यस्य शेषः न तु विपरीत इत्युक्त्वा यथैन्द्रया गार्हपत्यमुपतिष्ठत इत्यत्र द्वितीयानिर्देशात् प्रधानगार्हपत्यानुरोधेनाप्रधानस्य ऐन्द्रीशब्दस्यान्यथानयनं तद्वदिति भावः। इति 19 दुष्टान्ततया मीमांसाशास्त्रार्थमुपसङ्गृह्णाति।

तथा यथासंख्यालङ्कारव्याख्याने मीमांसाशास्त्रसिद्धं देशसामान्य रूपं क्रमं सोदाहरणं निरूप्य समन्वयो2 कारि <sup>20</sup>।

एवं मीमांसाशास्त्रे मल्लिनाथस्य विद्यमानं तलस्पर्शिपाण्डित्यं तरलव्याख्याने बहुषु स्थलेषु अस्माभिरक्षिसात्कर्तुं शक्यते। एतावता विस्तरभिया विरम्यते।

# ३.२ समुद्धतानि मीमांसाधिकरणानि

मीमांसाशास्त्रसम्प्रदायप्रकाशनबहुले तरले मिल्लनाथेन महामीमां सकेन बहूनि मीमांसाधिकरणानि नामोत्कीर्तनपुरस्सरं समुद्धतानि । कानिचिद्धिकरणानि नामोच्चारणं विना स्पष्टानि । मङ्गलविचारे ज्योतिष्टोमरात्रिसत्रविश्वजिदधिकरणानि उदाहरणतया विकल्परूपेण प्रदर्शितानि <sup>21</sup> । ततः सङ्केतविचारे आकृत्यधिकरणं, <sup>22</sup> तद्दभूताधिकरणमिति <sup>23</sup> द्वयम्। तथा अविमृष्टविधेयांशविचारे वाजपेयांधिकरणमिति <sup>24</sup> इमान्यधिकरणानि मुख्यानि कण्ठरवेण तरलव्याख्याने समुद्धतानि ।

# ३.३ भाट्ट - प्राभाकरमतविवेकः

भाट्ट - प्राभाकरभेदेन - द्विधा विभिन्ने पूर्वतन्त्रे मल्लिनाथः प्रामाणिकः पण्डित इत्यत्र तरलव्याख्याने बहूनि स्थलानि समुपलभ्यन्ते। भाट्टतन्त्रे तद्वैदुष्यं एतावता बहुधा प्रत्यपादि । प्राभाकरतन्त्रसम्प्रदायांश्च सम्यगयमनुवदति तरलव्याख्याने । प्रथमोन्मेषे अन्विताभिधानवादस्वरूपं सम्यङ् निरूपयामास । 25 तथा तत्रैव पदवद्वाक्यमपि वाचकमिति गुरुमतं सोदाहरणं प्रतिपादयति । 26

द्वितीयोन्मेषे शब्दार्थस्वरूपनिरूपणावसरे अन्विताभिधानवादिनां गुरूणां लक्ष्यार्थे ्पि सङ्केत इष्यत इति तत्सम्प्रदाय आविष्कृतः।

### ३.४ काव्यव्याख्यानपरामर्शः

काव्यव्याख्यानेभ्य एव मल्लिनाथस्य महती प्रसिद्धिस्समुज्जृम्भते लोके । सा च तद्वयाख्यानसर्गणनिबन्धनेत्यत्र न काचिदतिशयोक्तिः ।

तत्र मीमांसाशास्त्रार्थसन्दर्भा यद्यपि व्याख्यानेषु विरलाः अथापि तेषु प्रस्फुटं तस्य सहजवैद्रष्यं मीमांसाशास्त्र इति न पृथग्वक्तव्यम्। प्रस्थत-

नैषधीयचरिते पञ्चमसर्गस्थस्यास्य श्लोकस्य रुचिरं तद्वव्याख्यानम्-

विश्वरूपकलनादुपपत्रं तस्य जैमिनिमुनित्वमुदीये। विग्रहं मखभुजामसिहष्णुर्व्यर्थतां मदशनिं स निनाय॥

नारदः देवेन्द्रं ददर्श कदाचित्, देवेन्द्रः तदा उपेन्द्रमिधकृत्यैवं प्रस्तौति। विश्वरूपकलनात् सर्वार्थसाक्षात्करणात् मत्स्याद्यनेकरूपधारणात् पूर्वमीमांसासूत्रप्रणेतृजैमिनित्वं उपेन्द्रस्य प्राप्तम् । देवानां शरीरं नास्ति इति तिन्नराकरिष्णुः "वज्रहस्तः पुरन्दरः" इत्यादिवाक्यजातस्य अर्थवादत्वान्निरिषधेयतां निनाय । अन्यत्र देवानां युद्धमसहमानः स्वायुधेनैव प्रवर्तमानश्च मम वज्रायुधं व्यर्थतां नीतवान् । अत्र जैमिनिमतानुसारं देवानां अर्थवादरूपतया निरिषधेयता चेति रहस्यं मिल्लनाथेन सुष्ठु व्याख्याने ज्ञाप्यते । भर

एवमेव शिशुपालक्थादेकः श्लोकः 26 -प्रतिशरणमशीर्णज्योतिरग्न्याहितानां विधिविहितविधिज्ञैः सामिधेनीरधीत्य । क्तगुरुदुरिताधध्वसमध्वर्युवर्यैः द्वतमयमुपलीढे साधुसात्राय्यमग्निः॥

अत्र मिल्लिनाथः मीमांसासम्प्रदायानुरोधं श्लोकमेनं व्याचख्यौ। यागशालासु सामिधेनी - मन्त्रोच्चारणपुरस्सरं अध्वर्युधिः समर्प्यमाणं सान्नायां अग्निहोत्रः स्वीकरोति। अत्र सात्राय्यं न दिधपयसी, किन्तु हिवर्मात्रपरम् । "प्रतो वाजा" इत्यादयः मन्त्राः सामिधेनीमन्त्राः । याज्यपुरो2 नुवाक्या मन्त्राश्चात्र स्वीकर्तव्याः । अत्र मिल्लिनाधेन सात्राय्यविषये महती शास्त्रचर्चा कृता ।

#### उपसंहार:

तन्त्रवार्तिकस्य सिद्धाञ्जनटीकां प्रणीय एकावलीतरलव्याख्याने बहुघा बहुत्र मीमांसकसम्प्रदायानाविष्कृत्य, कालिदासादीनां काव्यव्याख्यानेषु यावदावश्यकं मीमांसाशास्त्रपरामर्शं विधाय व्याख्यातृचक्रवर्ती पण्डितमण्डलीमण्डनायमान पदवाक्यप्रमाणपारावार पारीण इति लब्धपर्तिष्ठः महामहोपाध्यायो मिल्लनाथः अधीती मीमांसाशास्त्र इति पूर्वोक्ताभिरमलाभिर्युक्तिभिः समुचितैः ग्रन्थसंवादेश्य निर्णयन्तो वयं मन्यामहे नापभाषिणः स्मः।

#### NOTES:

- १. प्रता. प्र. २.
- 2. तरल. पृ ३३६.
- 3 प्रता. पु १.
- 4. रघु. पृ. १
- 5. तरल पु ३३६.
- 6. प्रता. प्र. ३०४.
- 7. काद. पु ३६.
- 8. एका, तरल. प्. १५२.
- 9. प्रता पु ४४
- 10 नैय्यायिकान् न्यायवेदिनः मीमासकानित्यर्थः तरलः पृ ३५.
- ननु पुरुषप्रवृत्तिरूपां भावनां विद्धानः प्रत्यय एव प्रवर्तकः तस्य प्रेरणार्थे विधानात् तत् कथं वाक्यं प्रवर्तकमिति चेदहो पल्लवग्राहि पाण्डित्यमायुष्मतो येन प्रत्ययः प्रवर्तकः

इत्याकलयता स च विशिष्ट इति नाकलितम् । तदाकलने वाक्यमेव प्रवर्तकमित्यपि किं नाकलये । तथाहि । न हि भावयंदित्युक्ते कश्चित् प्रवर्तते किं त्विदमनेनैवं भावयंदिति । तथा सत्यंशत्रयविशिष्टभावनाभिधायी प्रत्ययः प्रवर्तक इति वाक्यमेव प्रवर्तकमित्युक्त भवति । तदक्तमाचार्ये कारिकायाम् –

किमाद्यपेक्षितै पूर्णः समर्थः प्रत्ययो विधा । तेन प्रवर्तकं वाक्यं शास्त्रे2्स्मिन् चोदनोच्यते ॥ इति । तरल. पु. १४.

- 12. नन्विभियेयातिरिक्तं प्रतीयमानमेव नास्ति यदप्यस्ति तदिभिययमेवित मीमांसका । तत्रापि केचिदिभिहितान्वयवादिनः केचिदिन्वताभिधानवादिनस्तत्र तावदाद्यान् समादध्म इत्याह अथेति । नैय्यायिकान् न्यायवेदिन मीमासकानित्यर्थं । तत्रापि भाष्ट्रान् प्राभाकरान् वेत्याकाङ्क्षायां तावदभाष्ट्रानाह <u>अभिहितान्वयवादि</u>न इति तरल. पृ. ३५.
- 13. ज्योतिष्टोमादिवाक्यस्थैः पदैः स्वाक्रियसामान्यापर्यवसानादाकाक्षा सिनिधयोग्यतावल लब्धैकवाक्यताव्यवस्थापितकारणन्वादिशिक्त युक्ता नियतव्यक्तीराक्षिपदिभ स्वार्थी भिभागद्वारा तत्सम्बन्धित्यत्यतर पदार्था लक्ष्यन्ते । तत्र दीर्घदीर्पतमवाक्येषु पूर्वपूर्वपदिवस्मरणे प्रवाक्यार्थसंवदनदर्शनादनुसन्धीयमानै पदार्थेरव वाक्यन्यक्कारेण स्वर्गयागादिसाध्यसाधनसम्बन्धरूपो वाक्यार्थेऽनेकपदार्थानुरक्त प्रतिपाद्यत इति तदभूताधिकरणसिद्धान्तसिद्धो धः यथाष्टुः "तस्मात् पदैरिपिहितै पदार्थे लक्षणया वाक्यार्थं प्रतिपाद्यते" । इति ।

तत्रैव. पृ. ३७.

- 14. तरल. पृ. ७७.
- 15. यद्विना वाच्यं न सिद्धयित तद्वाच्यसिद्धयङ्गमित्यर्थः । अत एवार्थस्य द्रव्यदेवतादिवत् करणशरीरिनर्वर्तकतया सित्रपत्योपकारकाङ्गस्य वाच्योपस्कारमात्रकारितया प्रयाजादिव दारादुपकारकादपराङ्गादभेदः । तत्रैव. पृ. १३६.
- 16. नतु िकसिदसुच्यते विधेयस्य प्राधान्यमप्राधान्यमतुवाद्यस्यित। एवं चेद्दाश जुहांतीत्यत्रापि विधेयस्य दश्चः प्राधान्यमृत्वाद्यस्य होमस्याप्राधान्यं चापद्येत । किं च बाजपेयाधिकरणपूर्वपक्षे बाजपेयेन स्वाराज्यकामो यजेतत्त्यत्र धात्वर्यस्य यजेस्तन्त्रेण गुणफलसम्बन्धे विरुद्धित्रकद्वयापतिं वदता सिद्धान्तिना विधेयस्य गुणत्वमनुवाद्यस्य प्राधान्यं चोक्तम्। तथा च वार्तिकम्। "ततः स्वफलेनोपादेयविधेयगुणभूतयागग्रहणादगुणेन चोद्देश्यानुवाद्यप्रधानभूतापक्षणातन्त्रत्वाभावः" इति । तरल. पृ. १५२.
- 17. तस्माद्विधेयस्य प्राधान्यमप्राधान्यं चानुवाद्यस्येति न मीमासामासलं वच इति प्रतीम । नैव दोवः । इह विधेयस्य प्राधान्यं नाम तात्पर्यविषयत्वमात्रं अप्राधान्यं चानुवाद्यस्य । अतद्विषयत्वमात्रं न तु दिधहोमयोरिव पारार्थ्यहत्वकः शेवशेविभावलक्षणः गुणप्रधानभाव

#### इति । तत्रैव. पृ. १५२.

- 18. यया सह शाखया प्रस्तरं प्रहरतीत्यत्र प्रस्तरप्रहरणस्य प्रक्षेपात्मनः कृष्णविषाणप्रासनवदुपयुक्तसंस्कारस्य प्रतिपत्तिकर्मत्वेन हविरास नादिप्रयुक्तप्रस्तरवदेव वत्सापाकरणादिप्रयुक्तशाखायामि विनियुक्तविनियोगप्रस इगेनाप्रयोजकत्वात् प्रस्तरबच्छाखाया अपि तत्र प्राधान्यमेव नाइगल्वमिति निर्णीतं चतुर्थषष्ठ्योस्तृतीये2\_इगत्वं चोक्तमिति चेत्रैष दोषः ।......ततः शाखाप्रस्तरयोदिव शरशात्रवयोरिप शाब्द एव गृणप्रधानभाव इति सिद्धम् । तरलः कप् २५१-५२.
- 19. तरल.. प्र. २६९.
- 20. यथा "क्रमश्च देशसामान्याद" इति न्यायादैन्द्राग्न्यादिकाम्येष्टीनां तद्याज्यापुरोनुवाक्या युगलै "उभावामिन्द्राग्नी" इत्येवमादिभिः यथा वा समिदादीनां प्रयाजादीनां तद्नमन्त्रणमन्त्रैः "वसन्तमृतुनाम्" इत्यादिभिरिति भावः। तत्रैव. पृ. २०४.
- २१. तरल. पु ६.
- 22. तरल. प ३६.
- 23. तरल. पु ३७.
- 24. तरल. प. १५२.
- 25. तरल. प्र. ३८.
- पदबद्वाक्यमि वाचकमेवेति गुरूणां मतम्। यथाहुस्तद्विदः -

वाक्येत्रैव हि वाक्यार्थं साक्षादेवाभिषीयते । उपलक्षणतभ्यास्य सम्बन्धग्रहसम्भव ॥ बाक्यं गोपदयुक्त यत् तत् सास्नादिसमन्वितम् । वाक्यार्थं वदतीत्येवं व्युत्पत्ति सुकरैवं हि ॥ तत्रैव पृ. ३९.

- नैषधीयचरितम् 5-39
- 28.शिशुपालवधम् 11-41

#### ABBREVIATIONS & BIBLIOGRAPHY

एकावली (=एका.) के.पि.त्रिवेटी मम्बर्ड १९०२. कादम्बरी (=काद.) आर.वि. कष्णमाचार्यः मद्रपरी, १९५२. तरलम् (=तरल.) के पित्रिवेटी मम्बई, १९०२. नैषधीयचरितम (= नै.च.) हरगोविन्दशास्त्री बनारस् १९५४. प्रतापरुद्रीयम् (=प्रता.) के.पि. परब मम्बई. १९२०. रघवंशः (=रघ्.) के.पि. परब मुम्बई, १९२०. शिशुपालवधम् (=शि.व.) हरगोविन्दशास्त्री

बनारस् १९५५.

# 8 अपि मीमांसका मनोवैभववादिनः?

### उपोद्घातः

यथा चक्षुरादीनां बाह्येन्द्रियत्वं तथा मनसः अन्तरिन्द्रियतामातिष्ठन्ते संख्यावन्तः । तच्च सुखादिसाक्षात्कारौपयिकमित्यत्र नास्ति तावद्विप्रतिपत्तिलेशो विचक्षणानाम्। तत्परिमाणे परं विवदन्ते वादिनः 'किमिदं विभु मन उताण्विति?' तत्र मीमांसका मनोवैभववादिन इति महती प्रसिद्धिवरीवर्ति तावत्समाजेषु तत्त्वविदाम्। सा च प्रसिद्धिः किंनिबन्धना? कियदविध च सा मूलप्रन्थसंवादं भजते तत्संप्रदाये?

मीमांसाशास्त्रे समुल्लसित भाट्टप्राभाकरभेदसुप्रसिद्धं प्रस्थान द्वितयम्। तत्र प्राभाकराः 'पुनः मनस आतिष्ठन्ते तावदणुत्वम् । भाट्टप्रस्थाने शास्त्रदीपिकायां पार्थसारिधिमिश्रैश्च मनसो 2 णुत्वमेव व्यञ्जितम् । प्रत्यपादि च गागाभट्टेन भाट्टिचन्तामणौ तथात्वमेव तस्य । चिदानन्द - नारायणावन्तरा न को2 पि भाट्टमीमांसकः मनसः विभुत्वं प्रत्यपादयदिति प्रतिभाति ।

अतः पत्रे2\_स्मिन् मनोवैभववादः किं प्राचीनैरूरीकृतो वा उत अर्वाचीनैरुपकित्पतो वेति विमृश्य तस्य प्राचीनमीमांसकोपञ्चतां सोपष्टम्भं प्रतिपादियतुं यत्न आधीयते।

#### २. मनसः परिमाणम्

स्मृत्यनुमानागमसंशयप्रतिभास्वप्नज्ञानोहसुखादिप्रत्यक्षेच्छायुगप ज्ज्ञानानुत्प तिरूपैलिङ्गगैः सिद्धयन्मनः अन्तःकरणम् अणुपरिमाणमेवेति बहुविदां बहुनामिषसन्धिः । अस्ति कश्चन वादः नेदं मनः अणु किन्तु विभ्विति । स च वाद इदम्प्रथमतया कैरुपस्थापित इत्यत्र न हि नाम किमपि विशदं प्रमाणमुपलभामहे वयम् । अद्यापि चारित्रिकदृष्ट्या सावधानं गवेषणीयोऽयमंशः समुपजाता नैकतन्त्रपरिचयैविद्वत्तल्लजैः ।

# २.१ दार्शनिकमतभेदः

आ सूत्रकारात् महर्षिमूर्धन्यात् गौतमात् अद्यावधि प्रहतो2्यं पन्थाः नैयायिकानां अणु मन इति । यत्सूत्रकारः कण्ठरवेणैव तस्याणुत्वं प्रत्यपीपदत 1 तद्न चतर्थशताब्दवासी वात्स्यायनो भाष्यकारः तस्याणृत्वं सम्यक् स्पष्टीचकार अव्यापीत्यादिदलैः।² तदनुरोधमेव भारद्वाजोद्योतकरेण वार्तिककारेण मनसः क्रियाशीलिता अणुपरिमाणकृता प्रपञ्चिता ।<sup>3</sup> तात्पर्यटीकाकारेण वाचस्पतिमिश्रेण नात्र मनःपरिमाणविषये ८ तीव व्यवसितम् । इदमत्रावधेयं यत् - भाष्यकृता प्रयुक्तस्य अव्यापीति पदस्य प्रयोजनं वार्तिकटीकाकदभ्यां आत्मनः व्यापिदुव्यस्य मनस्त्ववारणायेति प्रदर्शितम् । परिशुद्धिकारोक्तरीत्या सहकारिपदेनैव तद्वव्यावृत्तिलाभात् अव्यापीति पदं मनसः अविभूपरिमाणं मनसिकृत्यैव तेन प्रयुक्तं स्यात् । तेन तदुत्तरवाक्यमपि सार्थकं परिशृद्धिकता न्यायाचार्योपाधिविभासुरेण श्रीमता उदयनाचार्येणात्र विषये भूयान् प्रयासः स्वीकृतः। तेन न केवलं मनसः अणुत्वं व्यवस्थापितं किन्तु विभुत्ववादेश्य निरस्तः । परिशुद्धिगताः पङ्क्तय एव पुनः न्यायकुसुमाञ्जलौ तृतीयस्तबके मनोवैभवखण्डनप्रस्तावे तेन यथावित्रविशिताः । त्रयोदशशतकाब्दवासिना गङ्गेशोपाध्यायेन तत्त्वचिन्तामणौ मनसः विभुत्वसाधकहेतून् निरस्य तस्याणुत्वं सम्यक् न्यरूपि (त.चि. ८२३)। एवमेव नव्यैरिप नैयायिकैः तस्याणुत्वमेव तत्र तत्र ग्रन्थेषु व्यवस्थापितम् । [ITK 100]

महर्षिणा कणादेनापि कण्ठरवेणैव मनसः अणुत्वमिषिहतं वैशेषिकदर्शने<sup>1</sup>। विभवभावस्याणुपरिमाणत्वाव्यभिचारादअणुपरिमाणमेव मन इति तदनुयायिषिरपि प्रशस्तपाद – शंकरमिश्रादिषिः अणुत्वमेव तस्य सुष्ठु प्रपञ्चितम् <sup>6</sup> [वै.सू. ३.२०२

### -२०३] । बौद्धैः जैनैश्च तस्य मध्यमपरिमाणत्वमूरीकृतमित्यन्यद्रेतत् <sup>६</sup> ।

विलसित सुप्रसिद्धं प्रस्थानिद्वतयं पूर्वमीमांसाशास्त्रे भाष्ट्रप्रस्थानं प्राभाकरप्रस्थानञ्चेति । तत्र प्राभाकरप्रस्थानिशरोमणिना शालिकानाथेन अष्टमशताब्दिनवासिना प्रकरणपञ्चिकायां नैयायिकाभ्युपगतं मनसो 2 णुत्वमेवाभ्युपागामि (प्र.प. १४९)।

# मनोवैभवसाहित्यम्

मनसो वैभवं साधयन्तौ द्वावेव भाष्टमीमांसकौ गुरुशिष्यौ चिदानन्दपण्डितनारायणौ नीतितत्त्वाविभविमानमेयोदयकारौ समुपलभ्येते । तन्न नीतितत्त्वाविभवि चिदानन्दपण्डितेन मनोवैभवसाधकान्यनुमानानि समुपन्यस्तानि । तत्रैव तावत् उदयनाचार्योक्तितदूषणान्यिप समाहितानि। सर्वधा तन्मार्गानुगामी नारायणः मानमेयोदये मनोवैभवसाधकानि अनुमानानि प्रदर्शयामास । कुमारिलमतोपन्यासाखये विदितकर्तृके लघुग्रन्थे मनोवैभववादः भाष्टानामेवेत्येवमुपलभ्यते यथा –

कौमारिलानामेवास्ति मनसो वैभवं भुवि (कु.म.७) इति।

### २.२ अन्यग्रन्थानुवादः

एवमेव तत्त्वचिन्तामणिव्याख्याने प्रकाशाख्याने षोडशशताब्दभवेन रुचिदत्तेन प्रणीते मनोवैभववादः भाष्टानामिति समुपलभ्यते । यथा -

तच्च विभु ज्ञानसमवायिकारणसंयोगाधारत्वात्, नित्येन्द्रियत्वात्... इत्यादि मणिग्रन्थस्य मनो वैभवानुवादकस्यावतरणिकां विरचयन् रुचिदत्तमिश्र एवं लिखति -

"भाट्टमतमाह- तच्चेति" [त.च. ८२३] इति ।

एतावता इदमवधार्यते यत् मनोवैभववादः भाष्ट्रानामिति नैयायिकैरपि रुचिदत्तमिश्रसमये षोडशशताब्दे समध्यपगत इति ।

तथैव वैशेषिकसूत्रोपस्कारे शङ्करमिश्रो2 प मनोवैभववादिनः मीमांसका इति तात्रिर्दिशति । एवञ्च न्यायकुसुमाञ्जलिञ्याख्यायां विस्ताराख्यायामपि प्रागुक्ततृतीये स्तकबके मनोवैधवसाधकयुक्तिनरासावसरे व्यलेखि चैवं श्रीमदृष्टिः वीरराघवाचार्यैः यथा मनसो विधुत्वं वदतां मीमांसकानां नेदं सम्मतमिति [न्या. कु. १४८] इति ।

### ३. प्राचीनभाट्टमतपरिशीलनम्

एवंस्थिते भाष्ट्रमतानुयायिनः कति वा प्राचीनाः मनोवैभववादमध्युपाजग्मुरिति परिशीलनीयम् । तत्र नातीव भाष्ट्रग्रन्थेषु प्राचीनेषु इमं वादमधिकृत्य समुप लभ्यते ।

## ३.१ पार्थसारिधमिश्रमतम्

भाइप्रस्थानधौरयेण एकादशशताब्दीनिवासिना पार्थसारथिमिश्रेण शास्त्र दीपिकायां मनसः न विभुत्वं स्थापितमपि तु अविभुत्वमेव तदिष्टमिति तत्पिङ्क्तिपरिशीलनेनास्माभिः अवधार्यते। यथा –

> मनस्तु पृथिव्यादीनामेवान्यतमात्मकं तेभ्यः अन्यद्वा सर्वथा तावदस्ति मनः । तच्चात्मतदगुणेष्वेव स्वतन्त्रं प्रवर्तते न बाह्येषु रूपादिष्वित्यान्तरमित्युच्यते । रूपादिज्ञानादिष्वपि तच्चश्चरादिसहायं प्रवर्तते । एवमनुमानादिष्वपि लिङ्गादिसहायम् । अन्यमनस्कस्य सम्प्रयुक्तेष्वपि रूपादिषु ज्ञानानुत्पत्तेः । [शा. दी. ३६]

इति । अत्रान्यमनस्केत्यादिप्रयोगदर्शनात् अन्यमनस्कत्वं अणुतादशायामेव युज्यत इति तस्यापि मनसः अणुतायामेव नैर्भर्यमिति गम्यते ।

## ३.२ गागाभट्टभणिति :

भाइचिन्तामणिकर्त्रा भाइमीमांसकवरेण्येन गागाभद्देनापि मनसः अणुत्वं कण्ठरवेणैव प्रत्यपादि । यथा -

> तच्यान्तरिन्द्रियं स्वातन्त्र्येण आत्मतद्योग्यगुणतदगतजातिमात्रग्राहकं बाह्यविषयेषु तस्य स्वातन्त्र्याभावात् । कुतो न स्वातन्त्र्यामिति चेत्र । <u>तस्याणुपरिमाणस्य</u> देहादबिष्मीवाभावेन सन्निकर्षसंभवात् । युगपदज्ञानानुत्पत्तिश्च मनसो<u>ः णु</u>त्वे प्रमाणम् [भा.चि.१६] इति ।

#### ४. उदयनपरामशः

एवं स्थिते उदयनाचार्येण एकादशशाताब्दिनवासिना न्यायसूत्रव्याख्याने टीकापरिशुद्धिसमाख्याने प्रथमं मनोवैभववादः उपिक्षप्य महता प्रबन्धेन निरस्तः । स एव खण्डनग्रन्थसन्दर्भः अक्षरशः न्यायकुसमाञ्जलाविप साग्रहं मनोवैभवखण्डनावसरे तृतीयस्तबके सम्यक् तेन निवेशितः । उदयनाचार्येण दर्शितेनैव मार्गेण गङ्गगेशोपाध्यायः तत्त्वचिन्तामणौ प्रत्यक्षखण्डे मनोवैभवयुक्ती प्रतिचिक्षेप ।

## ५. प्रसिद्धिः

इत्थंभूते वस्तुनि मनोवैभववादः मीमांसकानामिति या प्रसिद्धः लब्धप्रचारा सा किंनिबन्धनेति तावज्जायते संदेहः। प्राभाकराः अणुत्ववादिन इत्यवधारणात् प्राचीनभाष्टग्रन्थेषु तदनुपलम्भाच्य। न हि नाम प्राचीनभाष्टग्रन्थेषु मनोवैभववादः उपलभ्यते कुत्रापि। प्रत्युत पार्थसारथिमिश्रः मनसः अणुत्वमेव मन्यत इति पूर्वोक्तग्रन्थसन्दर्भेण अवगम्यते। तर्हि दुरूहो । यद्र प्रश्न उदेति यत्-अपि मीमांसका मनोवैभववादिनः? इति। यदि मीमांसका न मनोवैभववादिनस्तर्हि तावदुदयनपरामर्शस्य गङ्गेशरुविदत्तादिनैयायिकानुवादानाञ्च को हेतुरिति? यद्युदयनः तदानीन्तरेषु केषुचिन्मीमांसाग्रन्थेषु मनोवैभववादं नादक्ष्यत् तर्हि स्वपरिशुद्धौ न्यायकुसुमाञ्जलौ च तन्मतत्या तं नैव निरदेक्ष्यत्। अतः नेयं प्रसिद्धः केष्ठलार्वाचीनग्रन्थनिबन्धनेति विज्ञायते।

# ६. उपसंहारः

इत्थं सूक्ष्मेक्षिकया न्यायमीमांसाचारित्रकदृष्ट्या परिशीलने क्रियमाणे निर्मालतो स्वावधं ममैवं प्रतिभाति यत् प्रथमं केषुचन भाट्टमीमांसाग्रन्थेषु मनोवैभववादः सम्यक् प्रतिपादितः प्रचारितश्च। ये च ग्रन्थाः उदयनाचार्यसमये एकादशशताब्दे लब्धप्रचाराः तदनन्तरं कालगर्भे निलीनाः यांश्च दृष्टवा आचार्य उदयनः स्वग्रन्थयोः मनोवैभववादं सोपष्टम्भं खण्डयामास । पश्चात् भाट्टेरिप कैश्चित् मनोवैभववादः नाभ्युपगतः । तदेकदेशिभिरेवाभ्युपगतः । अत एव वादद्वयमि भाट्टग्रन्थेष्वेव अस्माभि परिदृश्यते । अर्वाचीनैः चिदानन्दनारायणप्रभृतिभि षोडशशताब्दवासिभिः पाठपरम्पराप्राप्तः अथवा तत्कालमीमांसाग्रन्थद्वारा समुपलब्धो वा खण्डनग्रन्थपरामृष्टो वा स

वादः पुनः स्वग्रन्थेषु भाइसिद्धान्ततया समर्थितः तस्मादेव रुचिदतादिभिः स्वव्याख्यानेषु मनोवैभववादः भाइानामिति व्यलेखि । अतः वादो यं न केवलमर्वाचीनैः भाईरुपकल्पितः । किन्तु प्राचीनभाइसम्प्रदायपरिप्राप्त एवेति तक्येते । एतिस्तद्धान्तमुपोदबलयन्ति न्यायादीतरशास्त्रग्रन्थेषु मीमांसकपक्षतया तस्यानुवादभागः। एवं समासादितशास्त्रीयसामग्रीबलात् चारित्रकपरिशीलनेन च प्राचीनैरव भाईः उपस्थापितः मनोवैभववादः। अतः भाइमीमांसका मनोवैभववादिन इति निर्णयन्तो वयं मन्यामहे नापभाषिणः स्मः॥

#### NOTES:

- 1. यथोक्तहेतुत्वाच्चाणु इति न्या. द. ३-२.६०
- अस्ति तत्तिदिन्द्रियसंयोगि सहकारि निमित्तान्तरमञ्यापि, यस्यासित्रधेर्नौत्पद्यते ज्ञानं, सिन्नधेश्चोत्पद्यत इति न्या. भा. ४३७.
- यदि तर्हि चक्षुरादीन्द्रियं मनस्सित्रिधानापेक्षमधीनामयुगपदग्राहि य एकेन्द्रियग्राह्यास्तेषु कथमयुगपदग्रहणम् ? न हि तत्रासित्रीहतं मन इति न्या.वा. ४४०
- तदभावादणु मनः इति वै. द. ७. १. २३.
   अग्नेरूथ्वंञ्चलनं वायोस्तिर्यक्यवन अणूनां मनसभ्याद्यं कर्म अदृष्टकारितम् इति वै. द. ५. २. १३.
- तदभाववनारणुपरिमाणम् । अपसर्पणोपसर्पणवचनात् संयोगविभागौ । मूर्तत्वात् परत्वा<u>परत्वे संस्कारम्य</u> ।.........क्रियावत्वात् मूर्तत्व प्रयत्नादृष्ट्परिप्रहवशादाश्वसञ्वारि चेति । प्र. भा. ३६-३७
- 6. With the Buddhists and the Jains it is mediumsized (Madhyama Parimana) ITK 101
- सुखाद्यपरोक्षसाधनेन्द्रियत्वेन कल्प्यमन्तरिन्द्रियं विभुपरिमाणमस्पन्दं च मनः । अणुपरिमाणं चञ्चलं च मनः इति केचिद्विदे। तदसङ्गतम्। मनो विभु, स्पर्शानर्हद्रव्यत्वात् अनारप्यारम्भकद्रव्यत्वात् वा, ज्ञानासमवायिकारणसंयोगाधारत्वाद्वा, आत्मवत् इति मा.मे. २१४

#### **BIBLIOGRAPHY & ABBREVIATIONS**

कारिकावली (= कारि.)
शङ्कररामशास्त्री, सि.
मद्रास्, १९२३.
कुमारिलमतोपन्यास (= कु.म )
पिल्ले एस् कं
त्रिवेन्ड्रम्, १९२६
तत्त्वयिन्तामणि (= त.चि.)
रामानुजतातावार्यः, एन.एस्
तिरुपति, १९७३.
तन्त्ररहस्यम्
रामस्वामिशास्त्री, के.एस्
बरोडा, १९५६.
तन्त्रसिद्धान्तरत्नावली (= त.सि र )
पट्टाभरामशास्त्री, पि.एन.
बेनारस्, १९४४

नीतितत्त्वाविर्भाव (= पिल्सी, पि.के. एन. त्रिवेन्डम्, १९५३ न्यायकसमाञ्जलिः (= न्या.कु.) वीरराघवाचार्यः तिरुवाडि, १९४१, न्यायदर्शनम् (= न्या.द.) अनन्तलालठक्कुर दर्भाडगा. १९६५. न्यायमञ्जली (= न्या.म.) सर्यनारायणशुक्त वाराणसी, १९५१. प्रकरणपञ्चिका (= प्र.प.) सुब्रहमण्यशास्त्री, ए काशी, १९६१. भाष्ट्रचिन्तामणि (= भा चि) सूर्यनारायणशुक्तः. बनारस् १९३४ मानमेयोदय (= मा.मे) क्नहन्राज∙, सि. मदास. १९३३. वैशेषिकदर्शनम् (= वै द.) दण्दराजशास्त्री. काशी, १९२३. वैशेषिकसूत्रोपस्कार (= वै सू उ.) दुण्टिराजशास्त्री, काशी, १९२३.

\*....\*....\*